
62
Revista do Centro de Memória do Oeste de Santa Catarina - Ano 38 – n. 62 - Jun. 2025 - ISSN 2175-0173 

CADERNOS DO CEOM

histórias e 
memórias

 outras





 
 
 
 
 
 
 

CADERNOS  
DO CEOM 

______________________________________________ 

Histórias e Memórias outras 
v. 38, n. 62 
(Jun/2025) 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62


Cadernos do CEOM 
Revista do Centro de Memória do Oeste de Santa Catarina em parceria com os Programas de Pós-Graduação em Ciências Ambientais e em 
Educação da Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
 

Centro de Memória do Oeste de Santa Catarina 
Servidão Anjo da Guarda, 295-D - Efapi, Chapecó - SC, 89809-900 
Subsolo Bloco C1 
Fone: (49) 3323-4779  
E-mail: ceom@unochapeco.edu.br 
Webpage: www.unochapeco.edu.br/ceom 
 

Responsável pelo CEOM: Mirian Carbonera 

Editores 
Mirian Carbonera – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
André Luiz Onghero – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 

Editores de dossiê 
Elison Paim – Universidade Federal de Santa Catarina 
Helena Maria Marques Araujo – Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
 

Discente Bolsista do Programa de Pós-Graduação em Ciências Ambientais  
Rafael Terras – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
 

Conselho Editorial Nacional 
Alda Lucia Heizer - Instituto de Pesquisa Jardim Botânico do Rio de Janeiro 
Arlene Renk – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
Celeida Maria Costa de Souza e Silva – Universidade Católica Dom Bosco 
Elison Antonio Paim – Universidade Federal de Santa Catarina 
Luciana Gonçalves de Carvalho – Universidade Federal do Oeste do Pará  
Mario de Souza Chagas – Universidade Federal do Rio de Janeiro 
Mariana Batista Sampaio – Universidade Federal do Pará  
Sérgio Monteiro – Universidade Federal do Pernambuco 
Sibeli Viana – Pontifícia Universidade Católica de Goiás 
 

Conselho Editorial Internacional 
Antoine Lourdeau – Muséum National d’Histoire Naturelle, Paris (França) 
Daniel Loponte – Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas/Instituto Nacional de Antropología y Pensamiento 
Latinoamericano (Argentina) 
Giulia Marciani – Università di Bologna (Itália) 
Jorge Santos – Universidad de Buenos Aires (Argentina) 
 

Avaliadores 
Os editores agradecem a todos os avaliadores que emitiram pareceres para as submissões editadas em  2024 e 2025:  
 

Ademir Salini – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
Adilson Rodrigues da Silva – Serviço Social do Comércio Mato Grosso do Sul 
Adriana Belino de Souza – Universidade Federal de Santa Catarina  
Adriane dos Prazeres Silva – Universidade do Estado do Pará 
Adriane Pesovento – Universidade Federal de Rondônia 
Adrielson Furtado Almeida – Faculdade Paraense de Ensino, Faculdade pan Amazonica 
Alessandro Batistella – Universidade de Passo Fundo 
Alisson Souza Castro – Fundação cultural de Brusque 
Amanda dos Santos Vieira – Universidade Federal de Santa Catarina 
Ana Carolina Gelmini de Faria – Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
Ana Lucia Herberts – Scientia Consultoria Científica 
Ana Marcela França – Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
Ana Maria Mauad – Universidade Federal Fluminense 
Ânderson Marcelo Schmitt – Rede Municipal de Educação de Chapecó 
Anderson Saccol Ferreira – Universidade do Oeste de Santa Catarina 
André Egidio Pin – Universidade Federal de Santa Catarina 
Antônio José Alves de Oliveira – Instituto Nacional da Mata Atlântica 
Arlene Renk – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
Bruno Aranha – Museu Histórico de Pinhalzinho 
Camila Serafim Daminelli – Universidade do Extremo Sul Catarinense 



Carlos Alberto Santos Costa – Universidade Federal do Recôncavo da Bahia 
Carlos Mauro de Oliveira Júnior – Universidade de São Paulo 
Celso Luiz Júnior – Universidade Estadual de Londrina 
Claiton Marcio da Silva – Universidade Federal da Fronteira Sul 
Claudio Penteado  – Universidade Federal do ABC 
Clotildes Avellar Teixeira – Universidade de Ouro Preto 
Clovis Antonio Brighenti – Universidade Federal da Integração Latino-Americana 
Clovis Dorigon – Empresa de Pesquisa Agropecuária e Extensão Rural de Santa Catarina 
Cyntia Simioni França – Universidade Estadual de Londrina 
Daniel Luciano Gevehr – Faculdades Integradas de Taquara 
Daniela Frida Drelich Valentim – Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
Darlan Cristiano Kroth – Universidade Federal da Fronteira Sul 
Débora Nunes de Sá – Universidade Federal de Santa Catarina 
Diego Dal Bosco Almeida – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
Edson Helly Silva – Universidade Federal do Pernambuco 
Eliana Almeida de Souza Rezende – ER Consultoria 
Elison Antonio Paim – Universidade Federal de Santa Catarina  
Emerson Neves da Silva – Universidade Federal da Fronteira Sul 
Esther Rossi– Universidade Federal de Santa Catarina  
Euripedes Funes – Universidade Federal do Ceará 
Fabricio José Nazzari Vicroski – Universidade de Passo Fundo 
Francimar Ilha da Silva Petroli – Secretaria de Estado de Educação de Santa Catarina 
Gerson Witte – Instituto Federal de Santa Catarina 
Giovanna Santana – Universidade Federal de Santa Catarina  
Gizele Zanotto – Universidade de Passo Fundo 
Haruf Salen Espindola – Universidade Vale do Rio Doce  
Helena Maria Marques Araujo – Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
Hiran De Moura Possas – Universidade Federal do Sul e Sudeste do Pará 
Humberto Rocha – Universidade Federal da Fronteira Sul 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete – Universidade Estadual de Maringá 
Ivan Rodriguez – Museu Emilio Goeldi 
Ivo Dickmann – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
Jailson Bonatti – Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões 
Janaina Amorim da Silva – Universidade Federal de Santa Catarina 
Jefferson Virgílio – Universidade Federal de Santa Catarina  
Jessica Licia D’Assumpção – Universidade Federal de Santa Catarina 
Jo Klanovicz – Universidade Estadual do Centro Oeste 
João Carlos Tedesco – Universidade de Passo Fundo 
Jonas Gregório de Souza 
Jonê Carla Baião – Universidade do Estado do Rio de Janeiro 
José Carlos Radin – Universidade Federal da Fronteira Sul 
José Gregorio Lemus Maestre, Universidad de Oriente Venezuela 
José Gustavo Santos da Silva – Universidade do Extremo Sul Catarinense 
José Luiz de Andrade Franco – Universidade de Brasília  
José Roberto Heloani – Universidade Estadual de Campinas 
Josiane Beloni de Paula – Secretaria Municipal de Educação/Natal e Secretaria Estadual de Educação e Cultura do Rio Grande do Norte 
Juliana Brochado da Luz – Universidade Federal de Santa Catarina  
Juliana Geraldi Yamagutti – Universidade do Extremo Sul Catarinense 
Juliano Luiz Fossá – Universidade Federal do Rio Grande  
Lindomar Wessler Boneti – Pontifícia Universidade Católica do Paraná 
Luciano Figueirêdo – Universidade Estadual do Piauí 
Ludmila Luísa Tavares e Azevedo – Universidade de Brasília 
Marcos Gerhardt – Universidade de Passo Fundo 
Maria Assunta Busatto – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
María Cecilia Panizza – Universidad Nacional de La Plata (Argentina) 
Maria do Carmo Carvalho Madureiro UFPI 
María Gabriela Chaparro – Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (Argentina) 
Marlon Brandt – Universidade Federal da Fronteira Sul 
Maurício André Silva – Museu de Arqueologia e Etnologia da Universidade de São Paulo 
Miguel M Xavier de Carvalho – Universidade Federal da Fronteira Sul 
Natalia Hanazaki – Universidade Federal de Santa Catarina 
Neli Galarce Machado – Universidade do Vale do Taquari 



Osmar Hélio Araújo, Universidade Federal da Paraíba 
Pedro Cesco Litwin – Secretaria de Cultura, Esporte e Lazer de Jaraguá do Sul 
Pedro Mülbersted Pereira – Instituto Estadual de Educação Santa Catarina 
Rebeca Bombonato – Universidade de São Paulo 
Renata Brauner Ferreira – Universidade Federal do Rio Grande 
Rosângela Fachel – Universidade Federal de Pelotas 
Samira Moretto  – Universidade Federal da Fronteira Sul 
Sebastião Rodrigues – Universidade Federal Fluminense 
Sil Lena Ribeiro Calderaro Oliveira – Universidade Federal de Santa Catarina  
Simone Nothaft – UBS Alaíde Führ Barboza 
Susana Sacavino – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 
Tania Lucia Muneron – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
Tania Mara Zancanaro Pieczkowski – Universidade Comunitária da Região de Chapecó 
Tatiane de Freitas Ermel – Universidade Complutense de Madrid (Espanha)  
Thais Antolini Veçozzi – Universidade Federal do Rio Grande 
Valdemar Joao Wesz Junior – Universidade Federal da Integração Latino-Americana 
Valquiria Elita Renk – Pontifícia Universidade Católica do Paraná 
Vera Lucia Navarro – Universidade de São Paulo 
Wesley Kettle – Universidade Federal do Pará 
 

Revisão: revisão dos textos sob responsabilidade dos autores 
Diagramação e Capa: CEOM/Unochapecó 
Fotografia de capa: Indígena Kaingang, 1996. Foto: Eliane Fistarol. Fonte: Fistarol, Eliane. A Terra é vida: movimentos políticos e sociais 
no Oeste de Santa Catarina. Chapecó: Argos, 2008. p. 77. 
 

 
 
 

​ 905​ ​ Cadernos do CEOM [recurso eletrônico] / Centro de  
​ ​ ​ Memória do Oeste de Santa Catarina – Dados eletrônicos. -- 

 
Vol. 28, (jan./jul. 2008) - , - Chapecó : 
Unochapecó, 2008- 
 
Semestral. 
Modo de acesso: Internet 
<http://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/r 
cc/issue/view/54 > 
Título da página da web (acesso em 20 ago. 2013)  
ISSN: 2175-0173 
 

1. História – Periódicos. I. Universidade Comunitária da Região de Chapecó. 
 
Catalogação Biblioteca Central da Unochapecó                                                                                                                        CDD 905 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

REITOR: Prof. Claudio Alcides Jacoski 
VICE-REITOR E PRÓ-REITOR DE INFRAESTRUTURA E GESTÃO: Prof. José Alexandre De Toni 

PRÓ-REITORA DE ENSINO, PESQUISA E EXTENSÃO:  Prof.ª Andréa de Almeida Leite Marocco 

 



SUMÁRIO 

 
 

DOSSIÊ 
HISTÓRIAS E MEMÓRIAS OUTRAS 

 
 13​ Apresentação 

Histórias e Memórias Outras: caminhos contra os silenciamentos  
da história única 
Elison Antonio Paim 
Helena Maria Marques Araujo 
 

 

21​ A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências  
negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
History Class is about to become a dance! 
The Black Rio Movement and Black and peripheral (re)existences 
Fabrício Dias Martins 
Helena Maria Marques Araújo 
 
 

 38​ “A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia  
Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) 
“We need the land to live”: territorial dilemmas in the Xukuru-Kariri Cristo  
do Goití village (Palmeira dos Índios/AL) 
Erick Charlles Oliveira Silva 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro 
José Adelson Lopes Peixoto 
 
 

 51​ Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz  
Nascimento 
Quilombo at UFS: the role of the Beatriz Nascimento Black Collective 
Lídia Carla Araújo dos Anjos 
José Luanderson Santos Andrade 
Edinéia Tavares Lopes 
 
  



 66​ Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas  
como forças que des(educam) 
Body-memory and pedagogies of cracks: quilombola counter-narratives as forces  
that un(educate) 
Tainá Silva Candido 
José Carlos Mendes 
Viviane Kraieski de Assunção 
 
 

 80​ Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o  
final do século XIX e o início do XX 
Education of the body: biopolitics and power in Belém do Pará (late 19th to  
early 20th century) 
Gabriel Pereira Paes Neto 
Eduardo Paiva de Pontes Vieira 
 
 

 99​ Memórias de uma infância negra em Maracanaú 
Memories of a black childhood in Maracanaú 
Rebeca Silva de Oliveira 
Henrique Cunha Junior 
 
 

110​ Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de  
epistemologias, saberes e narrativas “outras” 
Memories of mozambican elders from Chinhamapere: in search of “other”  
epistemologies, knowledge and narratives 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete 
Cyntia Simioni França 
 
 

123​ Memórias dos trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do  
Cariri cearense 
Memories of black workers in the rapadura mills in Cariri cearense 
Rafael Ferreira da Silva 
Meryelle Macedo da Silva 
Henrique Cunha Junior 
 
 



133​ Memórias e experiências da seca no município da Chibia província da  
Huíla – Angola 
Memories and experiences of the drought in the municipality of Chibia  
province of Huíla - Angola 
Vandesse Mouzer Lopes Girão∙ 
Elison Antonio Paim 
 
 

 144​ Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-):  
uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Memories and trajectories of Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): a  
priestess of the afro-Amazonian enchantments 
Cláudia Patrícia Nunes Almeida 
Diogo Jorge de Melo 
Priscila Faulhaber 
Ana Cristina Silva Souza 
Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 
 
 

159​ O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a  
escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá 
The Pillory and the cloak.: battles of memory between  
colonial writing and the Tupinamba anticolonial gira 
Thiago Florencio 
 
 

172​ O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob  
a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em  
Mossoró - RN 
The protagonism of Humberto Teixeira de Lima: a perspective of antropolitics  
in the Redenção Community, in Mossoró (RN) 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa 
Luan Gomes dos Santos de Oliveira 
 
 

189​ O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em 
Santa Catarina, Brasil 
The “time of the bush” lives on: the Laklãnõ Xokleng struggle against racism  
and ethnogenocide in Santa Catarina, Brazil 



Iclícia Viana 
Débora Laa Priprá 
Simoniel Aristides Faustino Patté 
Kátia Maheirie 

 
203​ Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América  

Latina e Caribe  
The fios of Ananse (Anansi) and other historiographies in Latin America and  
the Caribbean 
Claudia Miranda 
 
 

218​ Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e  
Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para  
além dos conceitos e a cosmologia feminina 
The “mythological” brothers Kuaray (Sun), Djatchy (Moon), Kamē and  
Kanhru: ancestral narratives, living memories and meanings beyond concepts  
and female cosmology 
Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi 
Gennis Martins Timóteo 
Jéssica Lícia da Assumpção 
 
 

231​ Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços  
de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da  
cultura juvenil 
Towards the writing of other educational histories: from the creation of public  
school memory spaces  in Sergipe to research possibilities on youth culture 
Simone Paixão Rodrigues 
João Paulo Gama Oliveira 
Rosemeire Marcedo Costa 
 

 
ARTIGOS 

 246​ A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o  
ideário dos direitos infantojuvenis 
The Pastoral do Menor in the Brazilian redemocratization: building the ideal  
of children and adolescents rights 
Camila Serafim Daminelli 



Ismael Gonçalves Alves 
 
 

 264​ As florestas de castanhais dentro da Amazônia Tocantina:  
experiências sociais, conflitos, alianças e resistências 
The chestnut forests within the Tocantina Amazon: Social experiences, conflicts,  
alliances and resistance 
Adriane dos Prazeres Silva 
 
 

276​ Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território 
Casa do Sertão: Museum, Identity and Territory 
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima 
José Raimundo Oliveira Lima 

 
 

 291​ Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em  
Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Between success and frustration: collective actions by rural associations in  
Capitão Poço, Pará, between 1960 and 2022 in the Eastern Amazon, Brazil 
Dalva Maria da Mota 
Roselany de Oliveira Correa 
Heribert Schmitz 
 
 

 306​ Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores  
Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
Gaucho Traditions and educability processes: the governments of Alceu  
Collares, Yeda Crusius, and Eduardo Leite (1991–2024) 
Thiago Ellert Pilz 
Mateus Silva Skolaude 
 
 

RESENHA 
 

 323​ A Era da Incerteza: disrupção, democracia e o futuro global 
Geverson Ampolini 
 

 



 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.00 

Apresentação 
Histórias e Memórias Outras: caminhos contra  

os silenciamentos da história única 
 

Elison Antonio Paim 
Helena Maria Marques Araújo 

 
 

 
Vivemos num tempo em que, o culto 

ao protagonismo do “indivíduo” e do 
individualismo de estilo neoliberal; percebemos 
sistematicamente uma série de hostilidades e 
agressões ao pensamento social crítico e às 
ciências em geral, em prol de uma apologia à 
ignorância, aos racismos, aos regimes ditatoriais 
além de um forte apelo a um 
anti-intelectualismo.  

Vivemos num tempo em que, 
destacam-se ações múltiplas e diversas 
sistematicamente desenvolvidas para o 
apagamento e homogeneização das diferenças 
entre os diversos grupos humanos e suas 
histórias, memórias, conhecimentos, maneira de 
ser e estar no mundo e assim perpetrar a 
História Única (Adichie, 2019) narrada apenas 
em perspectiva eurocentrada.  

Vivemos num tempo em que, as 
memórias são minorizadas descartadas em nome 
das memórias oficiais, hegemônicas que 
privilegiam algumas pessoas como sujeitos 
históricos e em detrimentos dos apagamentos 
das memórias dos sujeitos comuns. 

Vivemos num tempo em que, a 
História se constitui, via de regra, como 
instrumento para propagação e perpetuação de 
uma forma única de pensar um mundo único. 

Esta forma de fazer história muito contribuiu e 
contribui para a imposição da normatização, 
normalização, homogeneização e apagamento 
das diferenças.  

Vivemos num tempo em que, a lógica 
eurocêntrica, cristã, patriarcal, racional, 
moderna são preponderantes e as diferenças 
foram e são pensadas como algo ruim, negativo 
e que deve ser apagado do interior das escolas e 
do ensino. Nesse tempo diferença é associada a  

 
um problema a ser resolvido, à deficiência, ao 
déficit cultural e à desigualdade”. Diferentes 
são aqueles que apresentam baixo 
rendimento, são oriundos de comunidades de 
risco, de famílias com condições de vida de 
grande vulnerabilidade, que têm 
comportamentos que apresentam níveis 
diversos de violência e incivilidade, os/as que 
possuem características identitárias que são 
associadas à “anormalidade” e/ou a um baixo 
capital cultural. Enfim, os diferentes são um 
problema que a escola e os educadores têm de 
enfrentar, e esta situação vem se agravando e 
não sabemos como lidar com ela. Esta é a 
tônica que predomina nos relatos dos 
educadores. Somente em poucos 
depoimentos a diferença é articulada a 
identidades plurais que enriquecem os 
processos pedagógicos e devem ser 

 
 
* Professor permanente do Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGE) e do Mestrado Profissional em Ensino de História 
(Profhistória-UFSC) da Universidade Federal de Santa Catarina. Pós-doutor em Ensino de História de África pelo Instituto Superior de 
Ciências da Educação (ISCED) de Lubango, Angola. Doutor em Educação pela Unicamp e Mestre em História pela PUC-SP. Líder do 
grupo de pesquisa Pameduc (UFSC), Vice-líder do grupo de pesquisa Rastros (USF). Bolsista Produtividade CNPq. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-7509-5572. E-mail: elison0406@gmail.com. 
** Licenciada em História pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (1985), Mestrado em Educação pela PUC-Rio (1998) e 
Doutorado em Ciências Humanas - Educação pela PUC-Rio (2012), Pós-doutora pela Escola de Educação da UNIRIO (2018). É 
Procientista UERJ e Professora Titular de História do CAp /UERJ. Membro do corpo docente do Programa de Pós-graduação Mestrado 
Profissional de Ensino de História - Profhistória/ UERJ. E-mail:  hmaraujo.maosaobra@gmail.com. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0003-2067-4187. 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.00


Histórias e Memórias Outras: caminhos contra os silenciamentos da história única – Elison Antonio Paim, Helena Maria Marques Araújo 

reconhecidas e valorizadas (Candau, 2012, 
p.239). 

 
Vivemos num tempo em que perdeu-se 

a possibilidade de perceber as diferenças como 
uma riqueza favorável à construção de produção 
de conhecimentos que seja intercultural, isto é, 
utilize as diferenças em favor da construção de 
sujeitos que saibam conviver respeitando as 
diferentes formas de ser e saber dos diferentes 
sujeitos.  

Vivemos num tempo em que o 
pensamento da educadora equatoriana 
Catherine Walsh (2009) defende a necessidade 
de construirmos conhecimentos pautados na 
interculturalidade crítica. Interculturalidade 
que para Vera Candau (2012) deve questionar as 
diferenças e desigualdades construídas ao longo 
da história entre diferentes grupos 
socioculturais, étnicorraciais, de gênero, 
orientação sexual, religiosos, entre outros. A 
interculturalidade aponta à construção de 
sociedades que assumam as diferenças como 
constitutivas da democracia e sejam capazes de 
construir relações igualitárias entre os diferentes 
grupos socioculturais. 

Em contraposição aos tempos de 
apagamentos e silenciamentos...  

Vivemos num tempo em que, 
escolhemos modos outros de perceber as 
diferentes realidades, formas outras de bem viver 
e conviver, formas outras de solidariedade, 
experiências educativas outras, concepções e 
temas históricos outros.  

Vivemos num tempo em que, buscamos 
outras explicações para os múltiplos modos de 
viver no presente e em tempos pretéritos. 

Vivemos num tempo em que, insurgem 
o pensamento decolonial, as pedagogias 
decoloniais e a interculturalidade crítica nas 
pesquisas, nas práticas sociais e políticas outras, 
na construção de memórias 
contra-hegemônicas, na busca de histórias 
marcadas pelos grupos historicamente 

silenciados em contextos periféricos urbanos e 
rurais.  

Vivemos um tempo em que, é preciso a 
contraposição a História Única que teima em se 
impor; é preciso falar, escrever, gritar, denunciar 
as atrocidades, silenciamentos e apagamentos 
históricos que excluem as possibilidades de 
diferenças. Para tal, enquanto profissionais da 
História e trabalhadores com memórias 
contrahegemônicas, precisamos lutar contra os 
apagamentos, os silenciamentos, os 
epistemicídios e então trazer para nossas 
atividades histórias outras. Histórias outras que 
evidenciem as diferenças, as multiplicidades de 
gênero, de raça, de etnia, de classe de forma 
interseccional, ou seja, de forma a 
compreendê-las de forma integrada e 
complementar.  

Acreditamos que um tempo outro é 
possível! Um tempo para esperançar, explicitar 
as diferenças, de julgar e punir aqueles que 
contribuíram e contribuem para a dominação, o 
caos, o silêncio, o medo e apagamento histórico. 

Como expressão de nossa esperança e 
fazer acadêmico propusemos este dossiê 
acolhendo artigos sobre estudos na área de 
História e campo das memórias em perspectiva 
decolonial/intercultural. Agregamos estudos e 
diálogos decoloniais/interculturais 
contemplando pesquisas sobre conhecimentos 
em espaços formais, informais e não formais. 

Este número da Revista Cadernos do 
CEOM é composto por um dossiê com 16 
artigos de autores brasileiros, de um angolano e 
de um moçambicano; são  5 artigos de demanda 
contínua e uma resenha. O conjunto de artigos 
expressam uma diversidade de locais de origem 
dos autores Rio de Janeiro, Alagoas, Sergipe, 
Santa Catarina, Ceará, Paraná, Pará, Amazonas, 
Rio Grande do Norte, Tocantins e Rio Grande 
do Sul.  

No primeiro artigo Fabrício Dias Martins 
e Helena Maria Marques Araújo intitulado “A 
aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as 

14 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 13-20, Jun/2025 

(re) existências negras e periféricas como fonte 
para o Ensino de História”. Os autores abordam 
o movimento Black Rio – surgido nos anos 
1970 no contexto da Ditadura Civil Militar 
brasileira (1964-1985) –, que representa potente 
resistência contra a repressão política e cultural e 
empoderamento identitário negro. Analisam a 
influência dos “bailes soul” como espaços de 
“saberes emergentes”, produtores de 
pertencimento e afeto da negritude no Rio de 
Janeiro por meio de sua dimensão educativa e 
possibilidades de contribuição para o 
fortalecimento de grupos populares com a 
produção de memórias contra hegemônicas. O 
referencial teórico da pesquisa fundamenta-se 
no pensamento decolonial e nas questões 
étnico-raciais. A metodologia utilizada inclui a 
análise de músicas, vestuário, material 
fonográfico (discos vinil), fotografias, estilo de 
dança dos bailes, notícias e documentações 
oficiais do Estado ditatorial brasileiro. Os bailes 
soul e o movimento Black Rio foram cruciais na 
criação de espaços de empoderamento 
identitário negro, desafiando a discriminação 
imposta pelo regime militar. Tais eventos não só 
promoveram a música e a moda como a 
expressão da negritude, também se 
configurando como ato político de resistência 
lutando por igualdade racial no Brasil. Portanto, 
promovem práticas educativas em prol de justiça 
social e justiça racial. 

No segundo artigo “A gente precisa da 
terra para viver: dilemas territoriais na aldeia 
Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos 
Índios/AL)”, Erick Charlles Oliveira Silva, 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro e José Adelson 
Lopes Peixoto discutem os desdobramentos e 
faccionalismos políticos no território indígena 
da Aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití, em 
Palmeira dos Índios-AL. O objetivo foi discutir 
como o território se relaciona com a 
imaterialidade sociocultural, influenciando as 
práticas religiosas e cotidianas dos indígenas. A 
pesquisa sendo relevante por inserir a 

comunidade nas discussões sobre cultura, 
religião e questões indigenistas, ampliando 
futuros estudos e fortalecendo as reivindicações 
políticas e sociais. A metodologia incluiu 
pesquisa de campo, observação, entrevistas 
gravadas com moradores e lideranças indígenas. 
O referencial teórico se baseando em estudos 
sobre História Oral, o conceito de território e a 
diáspora forçada dos povos Xucuru e Cariri. A 
análise final destacou a importância dos laços de 
parentesco nas relações sociopolíticas endógenas 
desses indígenas emergentes. 

Em “Aquilombando a UFS: a atuação do 
Coletivo Negro Beatriz Nascimento” Lídia 
Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson 
Santos Andrade e Edinéia Tavares Lopes 
apresentam resultados de pesquisa realizada no 
período da pandemia da COVID-19 sobre a 
atuação do coletivo de estudantes negros/as da 
Universidade Federal de Sergipe (UFS) 
denominado Coletivo Negro Beatriz 
Nascimento (CNBN). Para tanto, realizou-se 
pesquisa qualitativa de campo inspirada na 
Investigação da Ação Participativa (IAP) de Fals 
Borda, com aplicação de questionário e 
entrevista aberta, além de levantamento 
documental e revisão de literatura na Biblioteca 
Digital de Teses e Dissertações (BDTD). Criado 
em 2018, por incentivo do Núcleo de Estudos 
Afro-Brasileiros e Indígenas da Universidade 
Federal de Sergipe (NEABI-UFS), as iniciativas 
protagonizadas pelo CNBN fortaleceram os 
debates sobre as políticas afirmativas, além dos 
processos de autoafirmação da identidade negra 
de estudantes antirracistas. 

Por outro lado, Tainá Silva Candido, José 
Carlos Mendes e Viviane Kraieski de Assunção 
em “Corpo-memória e pedagogias de frestas: 
contranarrativas quilombolas como forças que 
des(educam)” investiga como as 
contranarrativas quilombolas, ancoradas no 
corpo-memória e nas pedagogias de frestas 
vivenciadas por Tinho, operam como forças 
des(educativas) que desestabilizam as formas 

 
15 



Histórias e Memórias Outras: caminhos contra os silenciamentos da história única – Elison Antonio Paim, Helena Maria Marques Araújo 

hegemônicas de conhecer e existir. A pesquisa se 
baseia em observações e experiências na 
comunidade, bem como em entrevistas em 
profundidade e na escrevivência, conceito 
desenvolvido por Conceição Evaristo. A 
escrevivência se manifesta por meio de cartas 
enviadas por Tinho, nas quais ele compartilha 
aspectos profundos das experiências vividas na 
comunidade, tecendo uma contranarrativa que 
confronta a colonialidade do poder, do saber e 
da natureza, estruturas que historicamente 
subalternizam populações negras e indígenas. 
Nesse contexto, o lócus de enunciação é 
compreendido como um espaço 
simultaneamente político e epistêmico. 
Destaca-se um conhecimento que é gerado a 
partir de experiências corporais, ancestralidades, 
subjetividades, afetividades, emoções e 
identidades. Esse saber se contrapõe ao 
universalismo abstrato que se apresenta como 
neutro, mas que, na verdade, oculta relações de 
poder e dominação. Assim, existir, ser, estar e 
reivindicar a própria identidade, cultura e 
conhecimento tornam-se atos de resistência e 
afirmação que transcendem a dimensão 
ontológica, assumindo, portanto, um caráter 
onto-epistemológico. 

Em “Educação do corpo: biopolítica e 
biopoder em Belém do Pará, entre o final do 
século XIX e o início do XX” de Gabriel Pereira 
Paes Neto e Eduardo Paiva de Pontes Vieira 
tratam de modos de ver e educar o corpo em 
Belém do Pará. Mostra-se como modos de 
ginásticas e esportes foram selecionados e 
montados de forma que se tornassem 
supostamente corretos, instrumentalizando o 
corpo como alvo de poder. O recorte temporal 
para este estudo abrange o final do século XIX e 
o início do XX. Os documentos analisados são 
tomados como monumentos a serem 
desmontados, isto é, os ditos arquivos passam a 
ser interrogados em sua produção e com 
intencionalidade de perscrutar as relações de 
poder que incidem sobre a disciplinarização dos 

corpos.  
No artigo seguinte “Memórias de uma 

infância negra em Maracanaú” Rebeca Silva de 
Oliveira e Henrique Cunha Junior tem por 
objetivo compreender, através da narrativa 
autobiográfica, os aspectos que constituem a 
memória da experiência de uma infância negra 
passada no território de Maracanaú, Ceará. 
Encarando a cidade enquanto um lugar de 
memória, a pesquisa entrelaça a relação da 
história do lugar junto às vivências particulares e 
coletivas que formam a identidade local. A 
partir de uma abordagem qualitativa e de 
metodologia autobiográfica, memórias de 
infância são resgatadas, refletindo sobre os 
contextos socioeconômico e cultural de 
Maracanaú, sendo possível perceber nas 
experiências a presença da cultura 
afrodescendente, através de costumes, 
alimentação, festejos e tradições, em 
contraponto à constante desvalorização da 
memória e da existência histórica dessa 
comunidade no município. O estudo se dispõe 
a destacar o valor da memória e da narrativa de 
si, para a preservação da história e identidade das 
populações negras e periféricas em contexto 
urbano. 

Já “Memórias dos anciãos moçambicanos 
de Chinhamapere: em busca de  epistemologias, 
saberes e narrativas “outras” discute o que 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete e 
Cyntia Simioni França desenvolveram na 
pesquisa da dissertação desenvolvida no 
programa de Pós-Graduação em História 
Pública UNESPAR – campus Campo 
Mourão-PR, cuja tessitura foi atravessada por 
discussões que problematizam a prevalência das 
colonialidades de poder e de saber, herdadas do 
sistema colonial, que mesmo com as 
“independências” administrativas, continuam 
classificando, excluindo saberes e 
conhecimentos africanos, em função da 
geopolítica do saber eurocentrado. 
Concentram-se em questionar  as colonialidades 

16 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 13-20, Jun/2025 

que dão sequência ao projeto colonial 
subalternizando saberes e conhecimentos 
nativos e seus protagonistas, e, por conseguinte, 
apontar algumas possibilidades de insurgências 
e de derrubadas das colonialidades de saberes, 
por meio de ações combativas e de resistência, 
que no contexto da pesquisa, foram firmadas e 
concretizadas no processo de produção de 
conhecimentos históricos com protagonistas 
“outros” (anciãos) da comunidade de 
Chinhamapere, em prática de rememoração 
benjaminiana. A escuta atenta das memórias 
permitiu acolher saberes e conhecimentos 
produzidos cotidianamente em terras rurais do 
continente africano que abarcam a 
racionalidade e sensibilidade. Essa é uma 
tessitura dialogal com os anciãos moçambicanos 
numa produção de conhecimentos históricos de 
enfrentamento e combate à geopolítica dos 
conhecimentos eurocentrados e na busca de 
narrativas “outras”. 

Também em “Memórias dos 
trabalhadores negros nos engenhos de rapadura 
do Cariri cearense” os autores, Rafael Ferreira 
da Silva, Meryelle Macedo da Silva e Henrique 
Cunha Junior tem como objetivo principal 
refletir sobre as memórias dos trabalhadores 
negros nos engenhos de rapadura do Cariri 
cearense. Para tanto tiveram como método a 
afrodescendência, que os insere no espaço 
geográfico de modo objetivo e subjetivo para 
estabelecer o contato com as africanidades, 
propiciando conexões com a nossa 
ancestralidade e o reconhecimento do 
pensamento africano nos lugares. Como 
procedimentos metodológicos realizaram uma 
revisão de literatura e uma pesquisa de campo, 
especificamente nos municípios de Crato e 
Barbalha. Os conhecimentos africanos presentes 
nos engenhos caririense é a continuidade de um 
legado de África e que foi transferido pelas 
memórias individuais e coletivas dos africanos 
durante a diáspora forçada. 

“Memórias e experiências da seca no 

município da Chibia província da Huíla – 
Angola”, apresenta a pesquisa realizada por 
Vandesse Mouzer Lopes Girão e Elison Antonio 
Paim. A temática resulta de um estudo iniciado 
em 2019, fruto da estiagem que várias pessoas 
viveram na região Sul de Angola, propriamente 
no Município da Chibia, o mesmo culminou 
com o trabalho de pesquisa efetuado no âmbito 
da obtenção do grau de Mestre em Ensino de 
História de África no Instituto Superior de 
Ciências de Educação – ISCED Huíla. O 
Estudo teve como objetivo registrar memórias e 
experiências de moradores rurais quanto aos 
modos de vida durante os períodos de seca, 
através dos resultados provenientes das 
entrevistas. Trabalharam diretamente com 
aqueles intervenientes do processo de estiagem, 
ou seja, foram feitas várias entrevistas 
principalmente nas áreas mais afetadas pela 
estiagem, falaram com moradores rurais, 
autoridades administrativas e tradicionais. As 
entrevistas permitiram colher dados sobre o 
impacto socioeconómico, impacto na saúde das 
populações, as migrações e as políticas de 
resiliência usada pelo Governo e as populações 
para mitigar os impactos da seca.  

No artigo “Memórias e trajetórias de 
Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): 
uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas 
em Belém (PA)”, Cláudia Patrícia Nunes 
Almeida, Diogo Jorge de Melo, Priscila 
Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza e Ramon 
Augusto Teobaldo Alcantara abordam as 
memórias e história de vida de Dona Maria 
Natalina Santos Costas, sacerdotisa afroreligiosa 
do tambor de mina e umbanda/pajelança da 
cidade de Belém (PA). Focalizam um recorte de 
sua trajetória, da sua iniciação até os dias atuais. 
Destacam assim o seu chamado, quando foi 
iniciada por Dona Maria Aguiar no Tambor de 
Mina; sua ida para umbanda, com Dona 
Nevinha; e sua provação e resignação. 
Decorridos a partir da morte de seu marido, fato 
que a afastou de sua religiosidade e a levou para 

 
17 



Histórias e Memórias Outras: caminhos contra os silenciamentos da história única – Elison Antonio Paim, Helena Maria Marques Araújo 

o Maranhão, se cuidar com Zé Negreiros. Ao 
longo da narrativa são observadas complexas 
relações sociais, a presença de importantes 
personalidades históricas, assim como questões 
raciais, de estigma e uma complexa rede 
sociabilidade, identificada a partir de relações de 
compadrio interclasse. 

Thiago Florêncio em “O Pelourinho e o 
Manto: batalhas de memória entre a  escrita 
colonial e a gira anticolonial Tupinambá” 
procura compreender as batalhas de memória 
em torno da escrita colonial jesuítica e das giras 
anticoloniais tupinambás. Relaciona a formação 
da escrita colonial às primeiras experiências de 
catequização do jesuíta Manoel da Nóbrega, 
cuja prática cotidiana de escrever cartas a seus 
irmãos jesuítas, dentro da doutrina dos 
Exercícios Espirituais, se desdobra no Plano 
Civilizador, primeira legislação indigenista que 
determinou o estabelecimento do pelourinho 
nos aldeamentos e de um controle mais vigilante 
e violento sobre os corpos indígenas. Procura 
demonstrar que a escrita colonial de Nóbrega se 
perfaz na tentativa simultânea de apagar as 
corporeidades indígenas e de territorializar seus 
corpos. Num segundo momento, procura 
compreender como o campo de memória, que 
se quer inscrever através da consolidação da 
escrita colonial, é disputado pelas resistências 
rituais indígenas, com seus mantos e suas giras, 
cujos modos de existência pela perspectiva da 
performance do tempo espiralar agenciam 
outros campos de memória coletiva, livres das 
dicotomias excludentes e das lógicas de captura 
da escrita colonial.  

No artigo “O protagonismo de 
Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a 
perspectiva da antropolítica na comunidade do 
Redenção, em Mossoró – RN”, os autores - 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa e 
Luan Gomes dos Santos de Oliveira narram as 
histórias e memórias em torno do trabalho do 
líder comunitário Humberto Teixeira de Lima 
como um vislumbre de uma política mais 

humana e fraterna. Sob a perspectiva dos 
conceitos de Pensamento Complexo, da 
Antropolítica e da Fraternidade como categoria 
política, esse estudo busca compreender as 
conexões entre subjetividades e a participação de 
múltiplas vozes na construção de saberes e na 
prática de uma política de humanização.  

“O “Tempo do Mato vive: a luta 
contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa 
Catarina, Brasil” apresenta a pesquisa de Iclícia 
Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides 
Faustino Patté e Kátia Maheirie, se debruçam 
sobre uma faceta da luta Laklãnõ Xokleng em 
Santa Catarina, Brasil, entre meados de 1850 e 
1914. O artigo visibiliza algumas das narrativas 
documentadas sobre memórias do “tempo do 
mato” – a organização social e política dos 
Laklãnõ Xokleng antes da colonização. Os 
resultados demonstram que a luta contracolonial 
deste povo iniciou com o enfrentamento físico, 
um contra-ataque em defesa do “tempo do 
mato”. A violência produzida ontem e hoje 
configura-se como um método que tem por 
pressuposto a ideia de raça, de superioridade 
racial branca, e que é letal. Mesmo com toda a 
mortandade produzida pelos projetos de 
expansão territorial e econômica em Santa 
Catarina, o “tempo do mato” resiste por meio de 
ações contracoloniais, como por exemplo da 
juventude que busca visibilizar a ancestralidade e 
cria caminhos de enfrentamento aos pressupostos 
racistas que seguem operando o etnogenocídio da 
colonização de hoje. 

No artigo “Os fios de Ananse (Anansi) e as 
outras historiografias na América Latina e 
Caribe” Claudia Miranda  afirma apoiar-se em 
uma tessitura teórico-metodológica inspirada nos 
fios de Ananse (Anansi), produzidos no âmbito 
dos movimentos realizados em redes formativas, 
identificadas com processos de descolonização da 
educação. Em diálogo com profissionais 
partícipes de movimentos pedagógicos e de redes 
formativas na Colômbia e no Brasil, elabora um 
quadro propositivo deslocando, das margens para 

18 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 13-20, Jun/2025 

o centro, concepções advindas das ações e 
propostas de comunidades afrodescendentes e 
indígenas, convocadas a reinventar percursos com 
tecnologias sociais próprias das narrativas 
ancestrais. Para tanto, reinterpreta, com 
gestoras/es, docentes e estudiosas/os antirracistas, 
percursos sobre outras tessituras em redes 
dialógicas acionadas para o trabalho que implica 
disputar saberes e conhecimentos 
historiográficos.  

Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, 
Gennis Martins Timóteo e Jéssica Lícia da 
Assumpção no texto intitulado “Os irmãos 
‘mitológicos’ Kuaray (Sol), Djatchy ( Lua), Kamē 
e Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e 
os significados para  além dos conceitos e a 
cosmologia feminina” apresenta as histórias 
ancestrais e memórias vivas do povo Kaingang e 
do povo Guarani a partir das narrativas dos 
irmãos “mitológicos”. As histórias de Kuaray, 
Djatchy, Kamé e Kanhru trazem os elementos e a 
representação do Sol e Lua e contém 
ensinamentos que permeiam a construção do ser 
indígena, incluindo o sagrado feminino. O 
intuito também é desmistificar o termo mito e 
mitologia para se compreender o significado e a 
importância que essas histórias têm para os povos 
indígenas que eles compartilham e transmitem 
conhecimentos para o entorno da construção da 
subjetividade e identidade. São histórias que 
partem do passado ancestral, mas que trazem 
ensinamentos culturais para os dias atuais.  

          Por fim, mas não por último, o dossiê 
termina com o artigo nominado “Pela escrita de 
outra(s) história(s) da educação: da criação dos 
espaços de memória escolar em Sergipe a 
possibilidades de pesquisas acerca da cultura 
juvenil” escrito por Simone Paixão Rodrigues, 
João Paulo Gama Oliveira e Rosemeire Macedo 
Costa apresenta fontes sobre a cultura juvenil 
sergipana, que estão salvaguardas nos arquivos de 
três escolas da rede pública de ensino do estado de 
Sergipe, o Centro de Excelência Atheneu 
Sergipense, o Instituto de Educação Rui Barbosa 

e o Colégio Estadual Murilo Braga. 
Apropriando-se dos aportes teóricos e 
metodológicos da História da educação e do 
diálogo com os conceitos de Cultura Juvenil, 
Cultura Escolar, Herança Educativa, Patrimônio, 
as análises aqui empreendidas mostram como 
esses acervos possibilitam escrever outras histórias 
dos alunos e seus protagonismos. Revelam 
discentes que se formaram a partir do que era 
ensinado e aprendido, da obediência e da 
transgressão, da ordem e das normas, dos modos 
de vida e de pensar, que produziram uma cultura 
que dialogava e se impunha no contexto social e 
político, que se constituiu e se definiu como 
cultura juvenil forjada. 

Além do dossiê, este número do periódico 
Cadernos do Ceom tem por complemento alguns 
artigos, como: “A Pastoral do Menor na 
redemocratização brasileira:  construindo o 
ideário dos direitos infantojuvenis” de Camila 
Serafim Daminelli e Ismael Gonçalves Alves. O 
segundo artigo “As florestas de castanhais dentro 
da Amazônia Tocantina:  experiências sociais, 
conflitos, alianças e resistências” de Adriane dos 
Prazeres Silva. Num outro artigo também temos a 
oportunidade de ler sobre a “Casa do Sertão: 
Museu, Identidade e Território” de Claudia 
Roberta Lima Carvalho e Lima e José Raimundo 
Oliveira Lima. Outro artigo é “Entre conquistas e 
frustrações: a ação coletiva em associações rurais 
em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na 
Amazônia Oriental, Brasil” de Dalva Maria da 
Mota, Roselany de Oliveira Correa e Heribert 
Schmitz. Por fim, não menos importante, o artigo 
“Tradições Gaúchas e processos de educabilidade:  
os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e 
Eduardo Leite (1991-2024)” de Thiago Ellert Pilz 
e Mateus Silva Skolaude. Além disso, é 
apresentado por Geverson Ampolini a resenha de 
“A Era da Incerteza: disrupção, democracia e o 
futuro global”. 

Por fim, considerando todo o trabalho 
realizado, com tantos sujeitos envolvidos, 
esperamos que esse Dossiê cumpra o seu papel, 

 
19 



Histórias e Memórias Outras: caminhos contra os silenciamentos da história única – Elison Antonio Paim, Helena Maria Marques Araújo 

qual seja, o de socializar conhecimentos que nos 
façam refletir sobre a necessidade de trazermos à 
luz em atividades de estudos, ensinos e extensões 
as Histórias e Memórias outras e operar fissuras 
epistêmicas e metodológicas no paradigma 
etnocêntrico de ciência e promova a 
pluriversidade de saberes e conhecimentos 
comprometidos com a alteridade historicamente 
invisibilizados pelo paradigma moderno-colonial. 
Tenham uma boa leitura, sempre crítica, atenta e 
na perspectiva de fazer avançar o debate das 
memórias e histórias em bases outras, isto é, 
decoloniais, interculturais, contracoloniais e 
contrahegemônicas. 
 
 
Referências 
 
ADICHIE, Chimamanda, Ngozi. O perigo de 
uma História única. São Paulo: Cia das Letras, 
2019. 
 
 
CANDAU, Vera Maria. Diferenças Culturais, 
Interculturalidade e Educação em Direitos 
Humanos. Educação & Sociedade, v. 33, p. 
235-250, Campinas/SP, 2012. 
 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e 
pedagogia decolonial: in-surgir, re-existir e 
re-viver. In: CANDAU, Vera Maria. (Org.). 
Educação intercultural na América latina: 
entre concepções, tensões e propostas. Rio de 
Janeiro: 7letras, 2009. pp. 12-42.  
 

 

 

 

  

20 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.01 

A aula vai virar baile! 
O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas 

como fonte para o Ensino de História 
  

History Class is about to become a dance! 
The Black Rio Movement and Black and peripheral (re)existences 

 
Fabrício Dias Martins* 

Helena Maria Marques Araújo** 
 

Palavras-chave: 
Black Rio  
Bailes Soul  
Ditadura Civil-Militar 
brasileira  
 

Resumo: O movimento Black Rio – surgido nos anos 1970 no contexto da Ditadura Civil 
Militar brasileira (1964-1985) – representa potente resistência contra a repressão política e 
cultural e empoderamento identitário negro. Analisamos a influência dos “bailes soul” 
como espaços de “saberes emergentes”, produtores de pertencimento e afeto da negritude 
no Rio de Janeiro por meio de sua dimensão educativa e possibilidades de contribuição 
para o fortalecimento de grupos populares com a produção de memórias 
contra-hegemônicas. O referencial teórico da pesquisa fundamenta-se no pensamento 
decolonial e nas questões étnico-raciais. A metodologia utilizada inclui a análise de músicas, 
vestuário, material fonográfico (discos vinil), fotografias, estilo de dança dos bailes, notícias 
e documentações oficiais do Estado ditatorial brasileiro. Os bailes soul e o movimento Black 
Rio foram cruciais na criação de espaços de empoderamento identitário negro, desafiando a 
discriminação imposta pelo regime militar. Tais eventos não só promoveram a música e a 
moda como a expressão da negritude, também se configurando como ato político de 
resistência lutando por igualdade racial no Brasil. Portanto, promovem práticas educativas 
em prol de justiça social e justiça racial. 
 
 

Keywords: 
Black Rio 
Soul Dances  
Brazilian 
Civil-Military 
Dictatorship 
 

Abstract: The Black Rio movement—emerging in the 1970s during Brazil’s Civil-Military 
Dictatorship (1964–1985)—represented a powerful form of resistance against political and 
cultural repression, as well as a means of Black identity empowerment. This study analyzes 
the influence of “bailes soul” (soul music dance parties) as spaces of “emergent knowledge,” 
fostering a sense of belonging and affection among the Black community in Rio de Janeiro. 
It explores their educational dimension and potential contributions to strengthening of 
marginalized groups through the production of counter-hegemonic memories. The 
methodology includes the analysis of music, clothing, phonographic material (vinyl 
records), photographs, dance styles, news reports, and official documents from the 
Brazilian Dictatorial State. The bailes soul and the Black Rio movement were crucial in 
creating spaces for Black identity empowerment, challenging the discrimination imposed 
by the military regime. These events not only promoted music and fashion as expressions of 
Blackness but also served as political acts of resistance in the fight for racial equality in 
Brazil. Thus, they foster educational practices that promote social and racial justice. 
 

Recebido em 1º de abril de 2025. Aprovado em 16 de maio de 2025. 
 

  

 
* Professor de História da Rede Municipal do Rio de Janeiro e da rede particular. Mestrando PROFHISTÓRIA UERJ. E-mail: 
martinsfd79@gmail.com. 
** Professora Titular de História do CAp/ UERJ, de Estágio Supervisionado de História e do PROFHISTÓRIA/ UERJ. Doutora em 
Educação (PUC-Rio), Pós-doutoramento em Educação (UNIRIO). E-mail:  helenamaraujo2023@gmail.com. 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.01
mailto:martinsfd79@gmail.com


A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

Introdução  

Esse artigo insere-se na área do ensino de 
História e tem como objetivo analisar o 
associativismo dançante negro ao longo da história 
do Brasil republicana, tendo escopo principal nos 
bailes blacks de música soul dos anos 1970 na sua 
dimensão educativa para empoderamento 
identitário de grupos afro-diaspóricos no Rio de 
Janeiro.  

Ao longo da história do Brasil, especialmente 
desde o período do pós-abolição, diferentes projetos 
de Estado-Nação e suas ideologias tentaram 
promover o apagamento ou a subordinação de 
grupos "não brancos" na sociedade. Em oposição a 
isso, o associativismo dançante negro surge como 
uma forma de resistência e "(re)existência" a esses 
projetos de exclusão. Analisá-los possibilita uma 
percepção ampla da sociedade, suas alteridades e 
relações de poder, negociação e resistência presentes 
fortalecendo uma perspectiva de luta contra o 
racismo e de educação antirracista.  

Sendo assim, o que seria um pensamento 
antirracista? Paulo Neves (2023, p.38-42) descreve o 
verbete no dicionário das relações étnico-raciais, 
partindo da definição do próprio racismo. Segundo 
o autor, o racismo tem início no colonialismo 
mercantil imposto pela Modernidade europeia, 
sendo o principal instrumento de legitimação da 
dominação dos europeus (brancos) sobre as 
populações “não brancas” de outras partes do 
planeta. 

Nessa acepção, tanto o antirracismo como seu 
oposto, o racismo, são consequências da expansão 
colonial europeia a partir do século XV, quando a 
noção de raça passa a ser uma das bases 
legitimadoras da espoliação e escravização de 
populações não brancas. (Neves, 2023, p.38) 

A partir disso, o antirracismo estaria 
associado a toda e qualquer forma de resistência/luta 
contrária a esse sistema repressor. Segundo Neves, 
num ponto de vista histórico, de forma objetiva ou 
não, a luta antirracista revela o combate dos povos 
considerados subjugados às práticas coloniais e à 
ideia de superioridade de raça.  

Quando a Modernidade colonialista começa a 
ser colocada em xeque, podemos verificar certa 
politização da questão racial. No percurso do século 

XIX e nas primeiras décadas do século XX, durante 
o processo de consolidação das democracias liberais 
no Ocidente, observamos antagonicamente a 
manutenção do racismo como elemento de 
legitimação de poder no Imperialismo1.  

As elites brancas, influenciadas pelo 
pensamento liberal iluminista, que questionavam a 
manutenção das práticas colonialistas e 
mercantilistas tradicionais – como a escravização –, 
foram as mesmas que defenderam os interesses da 
elite europeia e estadunidense em detrimento de 
indivíduos, que continuaram a ser explorados. Por 
outro lado, referenciando Neves, é nesse momento 
que podemos ressalvar o ativismo dos grupos 
subalternizados na luta por direitos civis e políticos: 

 
As campanhas pelo fim da escravidão em diversos 
países e as primeiras reivindicações pela igualdade 
jurídica entre brancos e não brancos em diversas 
partes do mundo vão marcar as novas estratégias 
de lutas contra o racismo. Nesse sentido, podemos 
dizer que o antirracismo recoloca a questão da 
cidadania e da realização da igualdade racial no 
centro do debate democrático, mostrando os 
limites das democracias liberais que se 
consolidavam em diversos países. (Neves, 2023, 
p.38). 
 
A partir da segunda metade século XX, o 

racismo e, consequentemente, o antirracismo 
amadurecem essa disputa de cultura, identidade e 
poder nas sociedades. Tornam-se assim,  

 
discursos plurais, são racismos e antirracismos que 
conflitam na lógica da contemporaneidade. Que se 
manifestam de forma específica em cada contexto, 
mas que de forma generalista avalia-se os 
“antirracismos como a luta contra qualquer 
forma/tentativa de pressupor a naturalização da 
superioridade dos brancos em relação aos outros 
grupos humanos”. (Neves, 2023, p.39) 

 
Uma vez que explanamos como abordamos a 

questão antirracista, é necessário estabelecer a 
concepção do que compreendemos por “saberes 
emergentes”. Tal concepção emerge do pensamento 
de Nilma L. Gomes (2023), e será tratada mais à 
frente. 

Como se trata de uma pesquisa de Ensino de 
História, cabe nesta introdução mencionar que, 

22 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

quando analisamos criticamente os currículos2 em 
nossas aulas, percebemos um apagamento das 
referências “não brancas”, sobretudo positivas nos 
estudos históricos. Mesmo com o amparo legal3, os 
livros didáticos ainda são comumente pensados a 
partir de referenciais teóricos e metodológicos 
tradicionais. Esse modelo de educação bancária 
(Freire, 1994) prejudica professores e alunos de 
dialogar criticamente sobre conteúdos das aulas, 
assim contribuindo para a manutenção de saberes 
etnocêntricos – hegemonicamente brancos – e 
gerando o entendimento reduzido sobre   
desigualdades e violência. Diante disso, buscamos 
refletir sobre possibilidades de nos posicionarmos 
como educadores críticos contra essa tentativa de 
imposição atribuída a modelos eurocentrados, 
brancos, colonialistas e ocidentais.  

Considerando as estruturas intelectuais, a 
presença determinante desses modelos dominantes 
nos espaços de discussão acadêmicos e escolares 
promove um epistemicídio (Carneiro, 2023). 
Entendemos que tal conceito se refere à destruição, 
negação ou silenciamento sistemático dos saberes, 
conhecimentos e práticas culturais de determinados 
grupos sociais, especialmente daqueles 
historicamente marginalizados ou colonizados. O 
epistemicídio aponta para processo deliberado de 
erradicação de formas de conhecimento não 
hegemônicos. Na obra de Sueli Carneiro (2023), ela 
se debruça sobre a explicação e apresentação do 
conceito: 

O Epistemicídio se constituiu num dos 
instrumentos mais eficazes e duradouros da 
dominação étnica e racial pela negação da 
legitimidade do conhecimento produzido pelos 
grupos dominados e, consequentemente de seus 
membros, que passaram a ser ignorados como 
sujeitos de conhecimento. (Carneiro, 2023, p.87) 

Dessa forma, na sala de aula – seja na 
academia ou na escola –, nossos estudos indicam que 
uma educação "bancária" e epistemicida reforça e 
naturaliza discursos que corroboram e perpetuam o 
que Cida Bento (2022) denomina "Pacto Narcísico 
da Branquitude": 

As instituições públicas e privadas e da ordem civil 
definem, regulamentam e transmitem um modo 
de funcionamento que torna homogêneo e 
uniforme, não só processos, ferramentas, sistemas 

de valores, mas também o perfil de seus 
empregados e lideranças, majoritariamente 
masculino e branco. Essa transmissão atravessa 
gerações e altera pouco a hierarquia das relações de 
dominação ali incrustadas. Esse fenômeno tem o 
nome branquitude. E sua perpetuação no tempo 
se deve a um pacto de cumplicidade não 
verbalizado entre pessoas brancas, que visa manter 
seus privilégios. (Bento, 2022, p. 18). 

Tanto Carneiro quanto Bento descrevem as 
formas como a sociedade branca se protege e 
preserva seus privilégios. Segundo Bento, o “pacto” 
age como uma “aliança tácita” entre as pessoas 
brancas, consciente ou inconscientemente, 
perpetuando a exclusão e a marginalização de 
pessoas negras e outras minorias étnico-raciais. Ele se 
manifesta em diversas esferas, incluindo o sistema 
educacional, onde a história e a cultura dos povos 
não brancos são frequentemente invisibilizadas ou 
subvalorizadas. Esse pacto sustenta a ideia de 
superioridade racial branca e reforça estruturas de 
poder e desigualdade racial existentes, dificultando a 
construção de uma sociedade verdadeiramente 
igualitária e inclusiva. 

Esse pacto é imputado de maneira implícita 
pela “branquitude”. Complementando o termo 
“branquitude”, Lia Vainer (2012) considera que: 

A branquitude é entendida aqui como uma 
construção sócio-histórica produzida pela 
ideia falaciosa de superioridade racial branca, e 
que resulta, nas sociedades estruturadas pelo 
racismo, em uma posição em que os sujeitos 
identificados como brancos adquirem 
privilégios simbólicos e materiais em relação 
aos não brancos. (Vainer, 2012, p.7). 

Como exposto por Vainer (2012), a primeira 
atitude para pensarmos em mudanças – no caso de 
indivíduos brancos –, está no reconhecimento de 
seus privilégios. A partir daí, precisamos 
compreender que o racismo é um problema atual e 
de todos nós, e que suas práticas são construções 
históricas dadas sobretudo, a partir da modernidade. 
Dito isso, atentos a tais privilégios, não só relativos à 
ética como educadores e produtores de 
conhecimento científico, mas à nossa própria 
condição de existência como indivíduos numa 
sociedade regida por marcadores de desigualdades, 
nos identificamos com o comentário de Elison Paim: 

 
23 



A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

Nesse processo vou me desconstruindo e 
desaprendendo. Estou num processo de 
desconstrução dos meus racismos, da minha 
branquitude e desaprendendo muito daquilo que, 
enquanto professor de história na educação básica 
e formando professores de história, eu silenciei. 
(Paim, 2023, p. 208). 

Ainda destacando a questão da branquitude, 
podemos inferir sobre o pensamento de Carneiro 
(2023) e seu conceito de dispositivo de racialidade 
(que o racismo): 

(...) enquanto um dispositivo de poder nas 
sociedades multirraciais de passado escravocrata, 
nas quais o racismo opera como um disciplinador, 
ordenador e estruturador das relações raciais e 
sociais e nas quais se amalgamam as contradições 
de classe e raça. (Carneiro, 2023, p. 58). 

Portanto, o racismo desempenha papel 
central na formação da sociedade brasileira desde o 
período colonial, influenciando profundamente a 
estrutura de classes. Como consequência, as 
populações não brancas foram historicamente 
relegadas às camadas sociais mais baixas, enquanto os 
privilégios da branquitude foram mantidos. Para 
Carneiro: 

É o campo das resistências que vincula o negro ao 
dispositivo de racialidade como sua contrapartida 
necessária, entendendo que onde um campo de 
poder se institui são produzidas resistências. E as 
resistências criam condições para a reinserção no 
dispositivo, para a negociação com o poder e para 
as disputas sobre a verdade histórica. (Carneiro, 
2023, p. 58) 

Sendo assim, não se trata de uma relação 
passiva, as resistências são ativas criando espaços para 
reinserção e renegociação dentro do dispositivo de 
poder. Ao resistir, a população negra e periférica não 
apenas enfrenta a opressão, mas molda condições 
para desafiar e questionar a ordem. Logo, as 
resistências são uma força que permitem disputar a 
verdade histórica, reconfigurar narrativas e negociar 
novos termos dentro da estrutura de poder. Logo, 
Carneiro sugere que a resistência negra é essencial 
para desestabilizar o racismo e criar oportunidades 
para redefinir a posição da população negra na 
sociedade. Esse processo não apenas desafia o poder 
estabelecido, mas também cria possibilidades de 
existência e identidade, mostrando que a resistência 

é um componente indispensável na luta contra o 
racismo. 

Nessa perspectiva, nossa pesquisa tem como 
um dos objetivos centrais complexificar o debate 
sobre violências étnico-raciais durante a ditadura 
militar brasileira entre 1964 e 19854. Tal 
complexidade envolve criticar o discurso de suposta 
"leveza" de ação dos aparelhos repressivos do Estado, 
sobretudo quando comparado a outras ditaduras 
latino-americanas que ocorreram no mesmo 
contexto. Entendemos que, não só não há essa 
“suposta leveza” – muito naturalizada em discursos 
daqueles que compactuaram e condescenderam com 
as atitudes do regime –, mas que houve um 
repertório variado de violências e transgressões aos 
direitos humanos no contexto supracitado. 

Segundo Lucas Pedretti (2023), no Brasil, por 
diversas razões, construiu-se uma memória sobre a 
ditadura militar centralizada na narrativa de luta 
armada contra as forças repressivas. Embora essa seja 
uma questão fundamental a ser compreendida, essa 
memória acaba gerando esquecimento e 
silenciamento sobre um conjunto de outras 
violências que também são expressões do regime 
iniciado no golpe civil-militar de 1964. Para Pedretti, 
buscava-se um projeto político, econômico e moral 
de sociedade específico: no contexto da ditadura – 
conforme interesses e visões do empresariado, setores 
das classes médias e militares ligados à Escola 
Superior de Guerra –, foi formulado um conjunto 
de políticas públicas para o país que tais agentes 
desejavam construir. Esse projeto se baseava na 
exploração do trabalho, no sufocamento das 
organizações sindicais e de trabalhadores do campo e 
da cidade devidamente alinhado aos interesses 
entreguistas e ao capital externo estadunidense. 
Tudo isso contribuiu para aprofundar as 
desigualdades no Brasil.  

É nesse sentido que cabe análise dos abusos 
cometidos contra as populações negras periféricas. 
Ainda segundo Pedretti, a violência contra os bailes 
de música black, os bailes soul, é extremamente 
significativo para debater a presença repressiva do 
regime ditatorial militar nas periferias. Tamanha 
violência foi silenciada dos debates historiográficos e, 
consequentemente, das aulas de história. Essas 
violações abrangem desde o monitoramento das 

24 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

forças de segurança e inteligência até a repressão aos 
bailes em si, seus organizadores e frequentadores. 

Uma das fontes mais reveladoras da atitude da 
elite dominante em relação a esse fenômeno são os 
relatórios dos agentes dos órgãos de repressão 
enviados para espionar os bailes. Estes, de início, 
viram aquilo que lhes fora dito que veriam, 
produzindo relatórios exagerados, distorcidos e até 
mesmo ridículos, segundo os quais, por exemplo, 
“estaria sendo formado no Rio um grupo de 
jovens negros de nível intelectual acima da média, 
com pretensões de criar no Brasil um clima de 
animosidade entre brancos e pretos [...] liderado 
por um negro americano que controla o dinheiro 
que parece chegar de fora, possivelmente dos 
Estados Unidos”. Uma de suas “metas” seria 
“sequestrar filhos de industriais brancos”, como 
denuncia um documento da área de espionagem 
do Exército. (Pedretti, 2023, p.12.) 

Em consonância com Pedretti, entendemos 
que o movimento black, os bailes com música soul e 
as demonstrações de negritude e cultura periférica a 
ele associados estavam entre as preocupações da 
ditadura militar, que considerava essas manifestações 
subversivas e contrárias à “tradicional paz social e 
racial brasileira” ameaçando o regime. Portanto, 
eram vistos como um ultimato à manutenção do 
próprio “pacto da branquitude”, uma vez que 
agentes civis e militares compactuavam tacitamente 
na manutenção de seus privilégios e poderes. 

Um outro aspecto verificado por Pedretti está 
no fato de nos convidar a pensar o associativismo 
negro nos bailes, ou outras formas de lazer das 
populações periféricas, como temáticas também 
relacionadas à luta armada, à guerrilha e aos 
movimentos sindicais. Raramente consideramos 
dessa forma, entretanto, ao examinarmos 
documentos encontrados nos arquivos da ditadura, 
verificamos o quanto esses bailes foram monitorados 
pelo regime, sobretudo a partir da década de 1970. 
Foi durante a distensão, influenciados pelos debates 
sobre direitos civis nos Estados Unidos e pelas 
independências na África, que constatamos o 
ressurgimento de outro momento do movimento 
negro contemporâneo, um período de 
aprofundamento da discussão sobre racismo. 

Não foi um acaso que os bailes soul ocorreram 
no mesmo contexto do Movimento Negro5 (Pereira, 
A. M. & Pereira, A. A, 2023) nos anos 1970. 

Segundo Pedretti, temos dois aspectos comuns que 
aproximam os movimentos: a denúncia da farsa 
sobre democracia racial e a construção de uma 
identidade negra positiva. É neste andamento, que 
figuras como Abdias Nascimento, Beatriz 
Nascimento, Lélia Gonzales – nomes do 
Movimento Negro Contemporâneo – começam a 
protagonizar o debate de empoderamento negro, 
revelando “uma História feita por mãos negras”6, 
colocando em xeque uma particularidade ideológica 
fundamental do regime: o mito da democracia racial. 
Defendemos que, por um lado, esses bailes eram um 
espaço de lazer e entretenimento, mas também 
produziam – consciente ou inconscientemente – 
formas de identidade e empoderamento que 
criticavam a referida democracia racial. 

No Brasil, tal conceituação tem sido alvo de 
várias críticas, principalmente por ocultar as 
desigualdades raciais persistentes até hoje. Ao longo 
dos anos, sociólogos, historiadores e ativistas 
destacaram como essa ideia de convivência 
harmoniosa entre as raças serve para camuflar as 
realidades do chamado racismo institucional 
(Vinuto, 2023), impedindo o avanço de políticas 
eficazes de combate à discriminação. 

Segundo Juliana Vinuto, o racismo 
institucional: 

trata-se de uma ferramenta analítica que ajuda a 
compreender de que modo as instituições se 
organizam com base em hierarquias raciais, 
Mesmo quando individualmente seus 
profissionais não veem ligações entre suas próprias 
ações e o tratamento geral e habitual destinado ao 
público atendido por suas organizações. Há, desse 
modo, mecanismos de discriminação e inscritos no 
próprio funcionamento das instituições. (Vinuto, 
2023, p.301) 

O historiador Amilcar Pereira, na introdução 
de sua tese de doutorado, apresenta o olhar do 
sociólogo Paul Gilroy acerca da questão do racismo 
no Brasil. Segundo os autores, só recentemente o 
movimento negro e outros agentes de luta contra o 
racismo conseguiram “forçar” o Estado brasileiro a 
reconhecer oficialmente o problema racial. Desta 
maneira, pondo em xeque a manutenção desse 
discurso de democracia racial: 

De fato, até o ano de 1995, os representantes do 
Estado brasileiro sempre apresentavam o Brasil, 

 
25 



A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

em todos os fóruns internacionais, como uma 
verdadeira “democracia racial”, um país onde não 
haveria conflitos e problemas relacionados à 
questão racial. Foi em junho de 1996, durante o 
seminário internacional “Multiculturalismo e 
racismo: o papel da ação afirmativa nos Estados 
democráticos contemporâneos”, organizado pelo 
Departamento dos Direitos Humanos da 
Secretaria dos Direitos da Cidadania do 
Ministério da Justiça, que o então presidente da 
República Fernando Henrique Cardoso 
reconheceu a existência de discriminação racial no 
Brasil e refletiu sobre a necessidade de se 
“inventar”, também em âmbito governamental, 
novas possibilidades de combate às discriminações. 
(Pereira, 2010, p. 24-25.) 

Ainda sobre a “democracia racial” no Brasil, 
no contexto histórico da ditadura militar 
(1964-1985), a pesquisadora Ynaê Lopes dos Santos 
(2022) considera que a historiografia oficial pouco 
revelou o debate à luz da questão racial. Algo 
contraditório, uma vez que uma das maiores apostas 
do regime militar, segundo a referida autora, foi a 
disseminação do mito da democracia racial como 
ideologia de dominação. Também segundo Ynaê 
Lopes (2022, p.238), o contexto dos anos 60 e 70  do 
século XX foi marcado pelos processos de 
independência tardios nos continentes asiático, 
africano e americano-caribenho. Na militância 
dessas lutas emancipacionistas, podemos reconhecer 
a articulação de intelectuais e ativistas negros. 

A pauta da negritude atrelada às lutas antirracistas 
ganhou uma escala global e se fundiu com as lutas 
anti-imperialistas e com os debates sobre a afeição 
dos direitos humanos, tudo isso em meio ao 
mundo dividido em dois blocos econômicos. 
(Santos, 2022, p.238) 

É nesse contexto mundial que o ritmo Soul e 
o estilo Black Power ganham notoriedade. 
Inicialmente na origem, ou seja, entre os negros 
americanos estadunidenses que com coragem e 
ousadia intensificaram o debate e luta pela plenitude 
de seus direitos: 

Assim houve uma espécie de transbordamento de 
inúmeras lutas, tecidas pela ousadia e pela coragem 
de jovens negras – como Ruby Bridges Hall, a 
primeira aluna negra a ingressar numa escola para 
brancos, em 1960; ou Rosa Parks, a mulher que se 
recusou a dar seu assento no ônibus para 

passageiros brancos, em Montgomery, no 
Alabama, em 1955 –, pelos discursos de lideranças 
como Malcom X e Martin Luther King Jr., pela 
organização dos Panteras Negras, pelo movimento 
black power e pela soul music. (Santos, 2022, 
p.239). 

 

Esse contexto de afirmação dos direitos 
humanos, marcado pela questão racial e denúncia 
sistemática do racismo, repercutiu no Brasil, 
sobretudo entre segmentos da população negra que 
se organizavam com propósitos semelhantes. A 
juventude negra, em particular, passou a enxergar 
sua negritude de forma mais positiva, celebrando sua 
identidade e herança africanas. Para Ynaê Lopes 
(2022, p.239), é importante lembrar o sucesso dos 
bailes black em muitas cidades brasileiras, a 
popularização do estilo black power, entre outras 
manifestações. 

Assim sendo, compreendemos os bailes de 
música black como lugares de manifestação cultural, 
associados a uma forma de celebração identitária 
negra por meio das músicas, cabelos, roupas e 
indumentárias diversas desafiando a "salvaguarda" 
ideológica do regime vigente. Por isso, o governo e 
apoiadores começaram a enxergar essas 
manifestações como ameaça, associando-as à 
subversão. Dessa forma, passaram a monitorar esses 
eventos, utilizando os órgãos de polícia política para 
supervisioná-los de mais perto. 

 
 

Say It Loud, I'm Black And I'm Proud: 
Um Hino de Empoderamento e 
Resistência – As origens do movimento 
Black Rio 
 

Quando James Brown cantou Say It Loud, 
I'm Black And I'm Proud, criou um hino de 
empoderamento e resistência ecoando pelo mundo. 
Lançada em 1968, durante o auge do movimento 
pelos direitos civis nos Estados Unidos, a canção se 
tornou um marco na luta contra a opressão racial. A 
repetição do refrão "Diga em voz alta, sou negro e 
estou orgulhoso!" é uma afirmação poderosa 
identitária, desafiando a discriminação e a 
marginalização enfrentadas pelos afro-americanos. A 

26 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

letra da canção aborda as injustiças que a 
comunidade negra vivia nos Estados Unidos ao 
longo da história, destacando a importância dos 
negros na formação da sociedade estadunidense. 
Brown menciona o trabalho árduo realizado "com os 
pés e as mãos" para benefício de outros, 
evidenciando a exploração e a falta de 
oportunidades; também clama por autonomia e 
igualdade, expressando o desejo de negros e negras 
de "fazer as coisas por (eles) mesmos" e a frustração 
de "bater a cabeça contra a parede" trabalhando para 
os outros. Essa mensagem ecoa profundamente com 
a luta por direitos iguais e justiça social e racial. 

Além disso, a música celebra a cultura e 
resiliência negra. Muito longe dos tempos da 
abolicionista Sojuner Truth, mas com intenções 
semelhantes sob certos aspectos, Brown faz 
referência a danças e expressões culturais como o 
boogaloo7 e o camel walk8, mostrando que, apesar das 
adversidades, a comunidade negra mantém 
vitalidade. A frase We'd rather die on our feet than be 
living on our knees (Preferimos morrer de pé a viver 
de joelhos) exibe a determinação de lutar por 
dignidade e liberdade. Desta forma, Say It Loud, I'm 
Black And I'm Proud é mais do que uma canção; é 
manifesto de resistência, chamado à ação para a 
comunidade negra e aliados. Constitui-se parte de 
repertório não formal de aprendizagem, que 
constituirá projeto de afro-empoderamento. É sobre 
essa égide que o Soul chega ao Brasil, assumindo um 
espaço especial sobretudo junto à juventude negra 
suburbana, que se identificava com aquela estética e 
estilo musical. Num momento inicial não é possível 
perceber uma politização desses jovens, 
gradualmente os bailes se tornam um espaço de 
associativismo, de resistência identitária.  

Embora não houvesse uma conexão formal entre 
as novas organizações do movimento negro e os 
promotores dos bailes soul, havia uma ligação 
entre eles por dois motivos: o fato de haver um 
bom número de militantes que frequentavam as 
festas, e de estas serem grandes e concorridos 
espaços de construção e afirmação de uma 
identidade negra positiva, algo conspicuamente 
ausente, por exemplo, nas manifestações 
estruturadas em torno do samba ou de outras 
expressões da cultura afro-brasileira, mas um dos 
pontos principais na agenda do novo movimento. 
(Pedretti, 2022, p. 12.) 

Segundo André Diniz tratava-se de um 
“movimento de massa e de renovação estética” 
(Diniz, 2022). Embora os bailes já mobilizassem a 
cidade desde o início da década de 1970 – tendo 
como marco inicial o Baile da Pesada, comandado 
pelos DJs Big Boy e Ademir Lemos no Canecão –, é 
o ano de 1976 que se consagra como referência para 
o movimento Black Rio. Esse marco se deve ao fato 
de ter sido o momento em que o fenômeno 
transbordou a cena local alcançando maior 
visibilidade pública. Foi nesse ano que a jornalista 
Lena Frias e o fotógrafo Almir Veiga publicaram 
uma reportagem no Jornal do Brasil, sobre o 
crescimento e a força dos bailes black nos subúrbios 
cariocas. Ali, centenas de equipes de som e DJs, 
como Mister Funky Santos, Luizinho Disc Jockey 
Soul e Paulão Black Power, Don Filó Soul Grand 
Prix, movimentavam a juventude negra e periférica, 
em um ambiente de afirmação identitária, 
sociabilidade e resistência cultural frente às 
violências e vigilâncias impostas pela ditadura 
militar.  

 

Figura 1 – Fotografia de baile soul na década de 1970 
no Rio de Janeiro 
Foto: Almir Veiga/Divulgação 
 

Mais do que apenas festas, os bailes soul 
configuraram espaços de produção de saberes 
emergentes, construção de afetos e articulação de 
movimento coletivo enfrentando por meio da 
música e da dança, exclusões e racismo estruturais da 
sociedade brasileira. Não foi a primeira vez na nossa 
história que o associativismo dançante fez parte das 
estratégias de resistência da população negra. Um 
exemplo disso são os clubes negros surgidos nas 
primeiras décadas pós-abolição continuando a existir 
na república.  

 
27 



A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

Tendo como escopo de sua pesquisa o 
associativismo nos clubes e bailes negros no Rio de 
Janeiro entre 1881 e 1933, Leonardo A. de M. 
Pereira (2020) mostra a “febre dançante” nesses 
espaços. Logo, o associativismo negro pode ser 
interpretado como resposta às exclusões e 
discriminações sofridas pela população negra, visto 
como tática de defesa dos direitos civis, além de 
produção e preservação da cultura afro-brasileira. 
Também se reconhece promoção de oportunidades 
para comunidades negras nesses espaços. 

Tal “febre dançante” era praticada por 
numeroso grupo de populações afro-atlânticas, cada 
uma produzindo seu próprio ritmo e estilo 
particulares, mas tendo na negritude elemento de 
identidade. Entendemos que Pereira considera essa 
manifestação como “pedra fundamental” do 
movimento artístico-cultural modernista. Sendo este 
muito anterior às expressões produzidas pela 
intelectualidade branca dos centros urbanos, que só 
fora reconhecida na Semana de Arte Moderna na 
década de 1920. 

No capítulo “O Forrobodó Negro”, 
Leonardo Pereira apresenta a dimensão racializada 
dos clubes dançantes e peças de teatro ligeiro 
inspiradas na representação da vida e práticas desses 
espaços. Aponta para a forma como a grande 
imprensa da época construiu uma visão muitas vezes 
preconceituosa e estereotipada desses clubes e suas 
manifestações dançantes. Por mais que algumas vezes 
descritas como o “assunto do momento”, lugares 
que marcavam a singularidade da cidade do Rio de 
Janeiro, era notável um julgamento muitas vezes 
racializado desses lugares. 

Por mais que a imprensa insistisse em destacar o 
esforço de observação da realidade dos pequenos 
clubes dançantes como base de seu sucesso, o 
próprio texto da peça sugeria que era outro 
componente que parecia garantir o interesse e a 
satisfação dos setores ilustrados da sociedade 
carioca: a forma como era representada a 
experiência dos membros desses pequenos clubes. 
(Pereira, 2020, p.186) 

Era pelas charges e textos dos periódicos que 
se destilava o preconceito às referidas organizações. 
Entrementes, o associativismo se manteve como 
elemento produtor de pertencimento entre grupos 
negros. Tratava-se de associações de trabalhadores de 

determinadas classes que se identificavam como de 
maioria negra, remanescentes de um mesmo passado 
de escravização, abolição e dos sucessivos resultados 
desses processos. 

Refletindo sobre as origens dos Bailes de Soul 
no Brasil, especialmente no Rio de Janeiro nos anos 
1970, a geografia de uma “cidade segregada” 
contribuiu para insular as vivências culturais negras 
suburbanas do olhar punitivo, eurocêntrico e 
preconceituoso dos sensores da ditadura e das elites 
intelectuais e políticas “zonasulcentradas”. 
Enquanto se mantiveram distantes dessa apreciação, 
os bailes black praticados nos subúrbios cariocas se 
tornaram um lugar de afeto e pertencimento entre 
seus frequentadores. Uma herança tardia do que fora 
os clubes dançantes do passado, obviamente 
atentando para as especificidades de cada contexto. 
Porém, quando chamam atenção da imprensa, 
tornam-se alvo de olhar preconceituoso e racializado.   

Segundo Lucas Pedretti (2022), os bailes 
black dos anos 1970 geraram reações variadas, 
incluindo curiosidade e simpatia, mas 
predominantemente rejeição e medo, tanto à 
esquerda quanto à direita do espectro político. Para a 
direita, simbolizavam a chegada ao Brasil das ideias 
de grupos radicais afro-americanos, como os 
Panteras Negras; já para a esquerda e os adeptos no 
mundo do samba, o soul era visto como um 
concorrente, manifestação do imperialismo 
americano enfraquecendo a cultura nacional. 

Diferentemente dos clubes dançantes no 
pós-abolição, a emergência da luta por direitos civis e 
políticos nos anos 1970, aumentava a tensão em 
relação às aglomerações negras do período. A 
consolidação de um Movimento Negro 
Contemporâneo enrijecia ações punitivas dos 
agentes da ditadura, que reconheciam os clubes 
como um lugar de vadiagem e de militância contra a 
manutenção da moral e costumes vigentes. Num 
país onde a maior parte das elites intelectuais e 
políticas defendiam a noção de “Democracia 
Racial”, não poderia haver espaço de 
empoderamento para não brancos. Sob certo 
aspecto, o conservadorismo via com temor a 
racialização do debate político, especialmente 
quando o discurso vinha de uma militância mais 
radical, como com os Panteras Negras. 

28 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

Se a direita se recusava, ou se amedrontava, 
em reconhecer a organização de um Movimento 
Negro Educador9, seja nos bailes black, ou em 
qualquer outro tipo de manifestação, a esquerda10 
marginalizava esses bailes reconhecendo neles as 
referências abomináveis da estética do imperialismo 
estadunidense que, na visão purista destes, esmaecia 
a originalidade da cultura brasileira. 

Além disso, para a esquerda, em relação aos 
diferentes bailes, havia o incômodo de redução da 
sua influência em relação aos movimentos sociais e 
um conjunto de ações construído no ato e não, na 
intelectualidade. No Brasil, a esquerda sempre foi 
predominantemente composta pela classe média, 
que em geral condenava as posturas das classes 
subalternizadas vistas como menos intelectualizadas 
e civilizadas. Daí, mesmo que os anos 1970 sejam 
entendidos como um novo contexto político de 
consciência das classes trabalhadoras (Ferreira, 2001, 
p.11), tais manifestações populares de grupos não 
hegemônicos eram percebidas como despolitizadas e 
incapazes de protagonizarem mudanças estruturais. 

Segundo o pesquisador Carlos Eduardo A. 
Paiva (2015), havia uma espécie de patrulhamento 
ideológico que considerava o soul e o movimento 
Black Rio como uma importação vulgar que 
fragilizavam nossa brasilidade. 

Assim, verifico como as chamadas “patrulhas 
ideológicas” leram o movimento Black Rio 
partindo da análise do patrulhamento que recaiu 
sobre Caetano Veloso e Gilberto Gil no específico 
momento de suas carreiras de aproximação do 
movimento e da banda Black Rio. Analiso 
também as provocações que recaíram sobre o 
movimento a partir dos sambistas da Escola de 
Samba Quilombo, que de maneira geral, pregavam 
uma identidade negra nacionalista contra aquilo 
que viam como mera importação entre os 
representantes da Black Rio. (Paiva, 2015, p.137)  

Assim sendo, até os mais tradicionais 
defensores do samba viam com certo receio a 
influência do estilo musical afro-estadunidense. 
Paiva (2015, p. 146-147) exemplifica esse julgamento 
trazendo um samba composto em parceria por 
Candeia e Dona Ivone Lara intitulado “Sou mais 
samba”, como podemos observar na letra a seguir: 

Eu não sou africano, eu não 
Nem norte-americano! 

Ao som da viola e pandeiro 
sou mais o samba brasileiro! 
Menino, tome juízo 
escute o que vou lhe dizer o 
Brasil é um grande samba 
que espera por você 
podes crer, podes crer! 
À juventude de hoje 
dou meu conselho de vez: 
quem não sabe o be-a-bá 
não pode cantar inglês 
aprenda o português! 
Este som que vem de fora 
não me apavora nem rock 
nem rumba pra acabar com 
o tal de soul 
basta um pouco de 
macumba! 
Eu não sou africano! 
O samba é a nossa alegria 
de muita harmonia ao som 
de pandeiro quem presta à 
roda de samba 
não fica imitando 
estrangeiro 
somos brasileiros! 
Calma, calma, minha gente 
pra que tanto bambambam 
pois os blacks de hoje em 
dia 
são os sambistas de amanhã! 
Eu não sou africano!  

 
A canção de Candeia enaltece o samba como 

um patrimônio nacional autêntico, contrastando-o 
com a suposta inautenticidade, ou imaturidade dos 
jovens do movimento Black Rio. Para legitimar o seu 
samba, Candeia busca se distanciar tanto das 
influências africanas, quanto norte-americanas.  

Entrementes, a soul music também tinha seus 
defensores e adeptos. Caetano Veloso destacava o 
ritmo como prática legítima dos negros brasileiros 
que, por sua vez, não deveriam ser associados apenas 
pela sua vinculação ao samba e carnaval. Deste 
modo, mesmo que criticado por elementos da 
esquerda, por uma parcela mais intelectual do 
Movimento Negro e entre os próprios sambistas, 
aqueles ambientes eram frequentados por jovens e 
adultos dos referidos grupos. Isso configura que tais 
espaços não anulavam a luta por direitos civis e 
políticos, ou como espaços legítimos de produção de 

 
29 



A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

uma cultura afro-brasileira. Se por um lado a 
militância intelectual tinha uma relativa resistência a 
perceber estes bailes como um espaço político, num 
sentido mais específico, não era paradoxal a presença 
desses indivíduos pois, esses lugares eram espaços de 
vivência e afeto, ambientes onde negros e negras se 
encontravam, se reconhecendo como potência.  

Segundo Paiva (2015), pela análise das 
canções de importantes músicos negros do Soul da 
época – como Tim Maia, Jorge Ben e Tony Tornado 
–, além do movimento Black Rio, verifica-se que 
também houve influência na formação identitária 
negra no país. Para o autor, representou a 
emergência de uma estrutura de sentimento negro e 
transnacional, caracterizada pela afirmação étnica e 
pelo internacionalismo ligado à contracultura negra 
ocidental. No contexto repressivo da ditadura, esse 
movimento musical aprovisionou a união entre 
jovens negros em torno de uma política identitária, 
além de se opor claramente ao mito da democracia 
racial, ideologia oficial do regime civil-militar. 

O filme “Ôri”, lançado em 1989, pela 
cineasta e socióloga Raquel Gerber, conta a história 
dos movimentos negros no Brasil entre 1977 e 1988. 
Tem como fio condutor a vida da historiadora e 
ativista, Beatriz Nascimento, traçando um panorama 
social, político e cultural do país, em busca de uma 
identidade que contemple também as populações 
negras, e mostrando a importância dos quilombos 
na formação da nacionalidade. Ôrí significa cabeça, 
um termo de origem Iorubá – povo da África 
Ocidental –, que, por extensão, também designa a 
consciência negra na sua relação com o tempo, a 
história e a memória. 

Beatriz Nascimento afirma que a história do 
Brasil é esquizofrênica porque se estrutura a partir de 
uma contradição profunda: ao mesmo tempo que 
nega a presença e a importância da população negra 
na construção do país, depende dela para sua 
existência. Tal conceito aparece em suas reflexões 
sobre formação identitária nacional, violência racial 
e apagamento sistemático das contribuições 
afro-brasileiras na história oficial. Para a autora, a 
sociedade brasileira vive um dilema: por um lado, 
exalta o mito de democracia racial, no qual negros, 
brancos e indígenas teriam contribuído 
harmonicamente para a construção do Brasil; por 
outro, mantém uma estrutura racista que exclui, 

marginaliza e oprime a população negra. Esse 
paradoxo se manifesta na forma do Estado e a 
sociedade lidarem com a memória da escravidão, a 
cidadania negra e a persistência da desigualdade 
racial. Além disso, a historiadora destaca como essa 
esquizofrenia histórica se reflete no modo como a 
cultura negra é simultaneamente apropriada e 
reprimida. Movimentos como os quilombos 
urbanos e os bailes black dos anos 1970 exemplificam 
essa ambivalência: enquanto são espaços de 
resistência e produção de saberes negros, são 
também criminalizados e alvo de repressão estatal. 

O pensamento de Beatriz Nascimento dialoga 
diretamente com seu conceito de Quilombismo, que 
propõe os quilombos como metáforas para uma 
alternativa política e social de organização coletiva 
negra, baseada na solidariedade e autonomia. Nesse 
sentido, sua crítica à história oficial brasileira busca 
desvelar essa "esquizofrenia" e afirmar as narrativas e 
protagonismos negros que foram sistematicamente 
silenciados. 

 
 
Os saberes emergentes na pista de dança: Os 
bailes como um movimento educador 
 

Refletindo a partir do conceito de saberes 
emergentes proposto por Nilma Gomes (2023) 
podemos inferir que os bailes soul dos anos 1970 
foram muito mais do que simples eventos de 
entretenimento; foram espaços de educação não 
formal e informal onde os jovens negras e negros 
podiam construir e fortalecer suas identidades, se 
conscientizar politicamente e expressar sua 
criatividade estética. Esses eventos desempenharam 
papel crucial na formação de consciência coletiva e 
na promoção de um “movimento educador” dentro 
da comunidade negra. 

A partir desta reflexão, podemos inferir que 
os bailes eram lugares de saberes identitários, 
políticos e estéticos; logo, na ordem identitária, os 
bailes soul ofereceram um espaço onde a identidade 
negra podia ser expressa e valorizada. A música soul, 
originária dos Estados Unidos, ressoava com as 
experiências de opressão e resistência dos 
afro-brasileiros. Por meio da dança e da moda, esses 
jovens afirmavam seu orgulho racial e cultural, 
desafiando os padrões hegemônicos que 

30 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

frequentemente marginalizavam suas identidades. 
Este processo de afirmação identitária é um 
componente crucial dos saberes emergentes, pois 
envolve o reconhecimento e a valorização das raízes 
culturais e históricas negras. Já os saberes estéticos 
estão relacionados, de forma mais específica à 
música, estilo de dança e vestuário. Estes, apesar de 
importarem a forma como os negros estadunidenses 
se vestiam e dançavam, representavam uma ruptura 
com os padrões estéticos eurocentrados. A 
valorização dessa estética permitia aos jovens negros 
celebrarem sua identidade e criatividade, desafiando 
as normas impostas pela sociedade dominante. 

Foi por meio das capas dos discos de soul, 
das revistas e jornais trazidos dos Estados Unidos 
pelos organizadores dos encontros, que se fez o 
primeiro contato com tal estética. Em alguns bailes, 
essas imagens eram reproduzidas em telões e 
apresentadas fotografias dos próprios frequentadores 
dos bailes. Os jovens mantinham presença constante 
nesses encontros dançantes e também, tinham 
esperança de se verem nos retratos ampliados nos 
telões. 

 
Figura 2 – A capa do último álbum da Soul Grand 
Prix 78 

 
A capa do último álbum da Soul Grand Prix 

78 apresentada na ilustração anterior mostra o 
empoderamento negro: segundo Don Filó11, 
observamos uma metáfora onde o banheiro todo 
quebrado representa a violência e a marginalização 
conduzida pelo Estado e sociedade contra os bailes 
blacks e o movimento Black Rio. Na capa, podemos 
observar que, mesmo diante do cenário arrasado, há 
um Black bem vestido e empoderado com cabelo 
bem arrumado e, principalmente, notamos que ele 

sorri diante de sua imagem no espelho. O mesmo 
sorriso que vemos nas fotografias dos frequentadores 
dos bailes, como na imagem a seguir: 

 

 
Figura 3 – Movimento Black Power no Rio de 
Janeiro, 1976.  
Foto: Almir Veiga 14. jul. 1976 CP Doc JB 

 
Dessa forma, os bailes preenchiam uma 

lacuna nas vivências dos jovens, oferecendo-lhes a 
oportunidade de se identificarem com um estilo 
específico e construírem um sentimento de 
pertencimento. Nos bailes, encontravam um espaço 
para expressar sua negritude, para ressignificar e 
valorizar suas raízes culturais, criando uma 
identidade positiva e fortalecida diante de um 
contexto social que frequentemente os 
marginalizava. A música e a dança – expressões 
capilares –, turbantes, sapatos de plataforma, 
vestimentas e outras indumentárias, atuavam como 
ferramentas de resistência, permitindo aos 
participantes se reconhecerem e se afirmarem como 
sujeitos negros num movimento de autoaceitação e 
empoderamento. 

Além dos saberes identitários e estéticos 
também observamos “saberes políticos”. Longe de 
serem somente espaços de entretenimento, os bailes 
soul também funcionaram como plataformas de 
conscientização política e mobilização social. Como 
afirmamos, apesar de serem, naquela época, 
originalmente marginalizados por grupos políticos 
mais intelectualizados, tais eventos tornaram-se 
espaços de conscientização e luta política. As letras 
das músicas muitas vezes abordavam temas de 
resistência, igualdade e justiça social, inspirando 
jovens a se engajarem em lutas contra o racismo e 
discriminação. Promoviam debates sobre questões 
políticas e sociais, estimulando uma consciência 

 
31 



A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

crítica e atitude proativa em relação às injustiças 
enfrentadas pela comunidade negra. Não era 
incomum os DJ’s pegarem o microfone e se 
manifestarem com palavras/mensagens curtas de 
empoderamento, que às vezes eram traduções de 
trechos de canções. Então, podemos considerar que 
os bailes eram lugares produtores de saberes 
alinhados com o conceito de saberes emergentes, 
enfatizando a importância de práticas educativas 
fomentadoras de ação política e transformação 
social. 

Desta maneira, pensamos os bailes soul como 
lugares de encontro e expressão, onde os 
participantes não apenas celebravam a cultura negra, 
mas desafiavam a hegemonia cultural branca. Neles, 
os jovens negros podiam afirmar sua identidade e 
questionar normas e valores dominantes, que 
marginalizavam suas tradições e expressões artísticas. 
Segundo Neusa Santos Souza (2021), “Uma das 
formas de exercer a autonomia é possuir um discurso 
sobre si mesmo. Discurso que se faz muito mais 
significativo quanto mais fundamentado no 
conhecimento concreto da realidade”. (Souza, 2021, 
p.45.) Considerando a fala de Souza, na "construção 
da emocionalidade", o negro foi obrigado a adotar o 
branco como modelo de identidade e a seguir uma 
estratégia de ascensão social baseada nesse padrão. 
Em uma sociedade como a brasileira, a raça exerce 
funções simbólicas que valorizam e estratificam os 
indivíduos. 

Por outro lado, os espaços de associativismo 
negros ao longo da história podem ser entendidos 
como ambientes identitários de si e de seus iguais. 
Nestes, não era, de certa forma, necessário se sujeitar 
às demandas da branquitude. Nos bailes, jovens 
negros e negras de periferia “tornavam-se negros” 
efetivamente e positivamente. A vergonha era 
substituída por empoderamento. Assumia-se o 
cabelo crespo, o sapato plataforma elevava-os, não só 
na altura fisiológica, mas na autoestima.  

Compreendemos o regime ditatorial 
civil-militar como defensor e executor da 
colonialidade do poder, da colonialidade do saber e 
da colonialidade do ser12.  

Já o movimento Black, ao promover a música, 
dança e estética afrodescendentes, atuava como 
espaço de resistência contra essas colonialidades. 
Assim, esses eventos contribuíam para a 

decolonização do conhecimento, promovendo uma 
valorização das expressões e tradições culturais e 
negras. 

Os bailes soul serviam como espaços de 
educação emancipatória para a transformação social. 
Nesses eventos, os participantes não apenas 
desfrutavam de entretenimento, mas também se 
engajavam em processos de conscientização política e 
formação de uma consciência coletiva, como já 
firmamos. A música soul, com suas letras de 
resistência e empoderamento identitário, funcionava 
como um meio de educação política, inspirando os 
jovens a lutar contra o racismo e as injustiças sociais e 
raciais. Por isso, estudar os bailes black dos anos 1970 
é essencial para a educação antirracista e o 
empoderamento identitário, pois representam 
espaços de resistência e afirmação cultural para a 
população negra, especialmente no contexto da 
Ditadura Militar brasileira, que reprimia 
manifestações culturais e políticas das periferias. 
Esses bailes promoviam a valorização da estética e da 
identidade negra, consolidando um sentimento de 
orgulho e pertencimento entre os frequentadores. 

Considerando as questões identitárias, 
trabalhamos com o conceito de identidade abordado 
por Stuart Hall (2011), que entende a identidade 
como uma construção social dinâmica e 
historicamente situada, em vez de uma essência fixa e 
imutável. Sendo assim, para Hall, a identidade é 
formada e transformada continuamente, em 
resposta a um contexto específico de poder, cultura e 
experiências vividas. 

Considerando tal entendimento, nos bailes 
black, a identidade da juventude negra carioca se 
consolidava num espaço coletivo e afirmativo que 
nos estudos de Hall podemos descrever como uma 
"identidade de posição". Isso significa que a 
identidade ali construída não era fixa, mas, sim, uma 
resposta direta à repressão e marginalização imposta 
pela sociedade e pelo Estado brasileiro durante a 
Ditadura Militar. Esses jovens negros encontravam 
nos bailes um meio de resistência cultural e 
afirmação identitária que contrastava com a 
invisibilidade e o preconceito que sofriam fora desses 
espaços. 

Hall ainda destaca que a identidade é 
construída "através da diferença", ou seja, ela é 
moldada pelo reconhecimento das distinções em 

32 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

relação a outros grupos e pela autoafirmação perante 
discursos hegemônicos. Nos bailes black, a adoção de 
estéticas e práticas culturais como o soul e o funk se 
tornaram uma forma de autoafirmação e 
empoderamento identitário, em contraste com o 
padrão eurocêntrico e branco dominante na 
sociedade brasileira. Assim, essa prática era um 
modo de construir uma identidade negra positiva e 
fortalecida, que resistia ativamente aos estereótipos 
negativos associados à população negra. 

Além disso, Hall aborda a "crise de 
identidade" no mundo pós-moderno, onde as 
identidades se tornam fragmentadas e 
multifacetadas, destacando o papel das "identidades 
de resistência" em contextos de opressão. Os bailes 
black dos anos 1970 representam exatamente esse 
tipo de identidade de resistência, na qual a juventude 
negra se uniu para redefinir a si mesma, desafiando a 
marginalização imposta e construindo uma narrativa 
de empoderamento e pertencimento. Assim, ao 
discutir os bailes black na educação antirracista, 
podemos promover uma compreensão do conceito 
de identidade como um processo de construção 
histórica e política, oferecendo uma visão rica e 
complexa da cultura negra e dos mecanismos de 
resistência que fortaleceram essa identidade. 

Para Anibal Quijano (2005), a 
modernidade, o colonialismo e a ideia de 
raça/racismo são indissociáveis. A noção de 
modernidade surge como um projeto eurocêntrico 
que hierarquizou populações e conhecimentos, 
consolidando a colonialidade como uma estrutura 
duradoura de dominação. Segundo Quijano (2005, 
p.107), pode-se considerar que a colonialidade do 
poder explica como as relações de poder globais 
foram organizadas a partir da imposição de uma 
lógica racializada que marginaliza povos e saberes 
não europeus. Esse modelo se reproduz em 
instituições sociais, políticas e educacionais, 
perpetuando desigualdades. 

Adentra a esse debate os estudos de Walter 
Mignolo (2015), pois este aprofunda essa crítica, 
destacando que a modernidade sempre esteve 
atrelada à colonialidade. Para ele, a narrativa 
moderna se impôs como universal, desvalorizando 
conhecimentos não ocidentais e reforçando a 
colonialidade do saber. No campo educacional, isso 
se traduz na predominância de epistemologias 

eurocêntricas, que marginalizam saberes de 
populações historicamente subalternizadas. 

Nesse sentido, a reflexão de Amílcar Pereira 
(2021, p.50-51) dialoga diretamente com Quijano e 
Mignolo ao afirmar que o projeto educacional 
continua impregnado de colonialidades. Mesmo 
quando se busca construir narrativas de 
(re)existência e promover uma educação antirracista, 
o sistema educacional ainda opera dentro de 
estruturas coloniais que dificultam a valorização de 
epistemologias alternativas. A colonialidade persiste 
não apenas nos conteúdos ensinados, mas também 
nas formas de conhecimento consideradas legítimas 
e nas relações de poder que moldam o ambiente 
educacional. Dessa forma, pensar a educação 
antirracista e as narrativas de (re)existência exige um 
esforço para desestabilizar essas colonialidades, 
incorporando práticas de ensino que desafiem a 
hegemonia epistêmica ocidental. Trata-se de 
compreender aquilo que Pereira irá identificar como 
a existência de uma pluralidade de passados. 
Reconhecer tais passados nos possibilitaria 
multiplicar nossas percepções sobre os futuros: 

Conhecer essa "pluralidade de passados torna 
plausível a pluralidade de futuros". A ideia de 
Europa que temos hoje, como o centro do 
mundo, o lugar da civilização, do 
conhecimento, da beleza etc., é uma 
construção que se consolida apenas no século 
XIX, concomitantemente consolidação do 
imperialismo/colonialismo europeu, da ideia 
de raça e do racismo. Portanto, a história do 
que chamamos de "racismo moderno" é 
resultado de uma construção política e social 
muito recente na história da humanidade. 
Contudo, é uma construção muito forte e com 
impactos na própria estruturação de 
sociedades marcadas pelo colonialismo desde o 
século XIX. (Pereira, 2021, p.56) 

Segundo Miranda e Riascos (2016), uma 
educação decolonial questiona as epistemologias 
hegemônicas e eurocentradas, valorizando saberes 
que emergem das próprias vivências e resistências de 
populações marginalizadas. Essa perspectiva é 
alinhada com nossa ideia de que os bailes black não 
eram apenas espaços de lazer, mas sim, locais de 
produção de saberes emergentes — conceito trazido 
pela pesquisadora Nilma Lino Gomes — que 
promovia o reconhecimento e a valorização das 

 
33 



A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

identidades negras. Os bailes funcionavam como 
espaços de educação intercultural crítica, onde a 
juventude negra se conectava com a cultura 
afro-americana (como o soul e o funk) e reforçava 
valores e estéticas negras. 

A pesquisa dos bailes black pode ser vista 
como uma metafórica aplicação das pedagogias 
decoloniais discutidas por Miranda e Riascos (2016), 
pois esses espaços desafiavam as noções de cultura 
dominante, questionavam o racismo e ofereciam 
formas alternativas de educação e socialização 
fundamentadas nas vivências e experiências 
comunitárias. Portanto, o estudo dos bailes black dos 
anos 1970 contribui para uma agenda educacional 
antirracista ao evidenciar como esses espaços de 
resistência cultural eram também pedagogias vivas, 
alinhadas com a proposta de Claudia Miranda e 
Fanny Riascos de uma educação que valorize as 
múltiplas vozes e experiências culturais. 

Em última instância, consideramos que o 
período da ditadura civil militar no Brasil foi 
legitimado em um discurso de colonialidade, que 
pode ser claramente constatado pela defesa da falácia 
de uma democracia racial. Além disso, tivemos a 
perpetuação de violências que vão além daquelas 
praticadas contra a luta armada, tais como abusos 
cometidos contra populações periféricas e 
subalternizadas, embora também marcado por 
movimentos de resistência e existência destes 
referidos grupos.  

Por derradeiro, podemos aqui confirmar que 
os Bailes Black de música soul eram espaços de 
vivência e produção de saberes não formais e /ou 
informais. Que os conhecimentos adquiridos e 
compartilhados pelos seus frequentadores, 
notadamente jovens negros humildes de periferia, 
foram capazes de preencher uma lacuna na vida 
desses, permitindo a revelação de memórias até então 
omitidas.  

Apesar de reprimidos, marginalizados e 
esvaziados de sentido nas décadas que se seguiram, as 
memórias desta cultura dançante remanesceram em 
outras experiências como o famoso Baile Charme 
debaixo do Viaduto Negrão de Lima em Madureira. 
Ou, mais especificamente, nos encontros de música 
soul que acontecem em Belo Horizonte – Minas 
Gerais –, assim como os diversos “clubes de vinil” – 
Bento Ribeiro e Olaria – que se encontram como 

forma de rememorar os tempos onde o Soul 
tornou-se a voz ativa do negro na luta por seu direito 
de (re)existir. 
 

 
Notas 
 
1 Baseando-se nos estudos de Edward Said (2011) e Eric J. 
Hobsbawm (2007), consideramos Imperialismo como 
um processo histórico de dominação dado ao longo do 
século XIX e nas primeiras décadas do século XX. Dado 
como consequência da consolidação da ordem burguesa 
urbano-industrial capitalista e das adequações realizadas 
pelas “potências industriais” concentradas na Europa 
Ocidental e nos Estados Unidos à manutenção de seus 
interesses monopolistas/colonialistas.  
2 Trataremos currículo segundo Carmem Gabriel (2019, 
pp. 72-73) que o compreende como: “substantivo”, pois 
tende a estar associado à noção de matéria/disciplina. Já 
como “verbo”, o termo abre a possibilidade para 
entendimento mais amplo, voltado às experiências 
vivenciadas por discentes e docentes. 
3 A Lei nº 11.645, de 10 março de 2008, torna obrigatório 
o estudo da história e cultura indígena e afro-brasileira no 
ensino fundamental e médio, porém não prevê a sua 
obrigatoriedade no ensino superior para licenciaturas. A 
obrigatoriedade de ensino de História da África e das 
culturas afro-brasileiras já havia sido imposta pela lei 
10638/03. 
4 Em nossa pesquisa defendemos que o regime militar 
brasileiro – iniciado após um golpe civil-militar em 1964 
–, instituiu os militares no poder central até 1985. 
Portanto, embora reconheçamos uma pluralidade de 
agentes civis e governamentais, compreendemos o 
contexto a partir de uma ditadura militar. 
5 Baseando-se no verbete “Movimento Negro” de Amauri 
Mendes Pereira e Amilcar Araujo Pereira, descrito no 
“Dicionário das relações étnico-raciais contemporâneas” 
(RIOS, F. & SANTOS, M. A. & RATTS, A., 2023), 
compreende-se o mesmo como um movimento social que 
tem como particularidade atuação pela valorização da 
cultura negra na sociedade e contra o preconceito, a 
discriminação e as desigualdades raciais. Em nossa 
pesquisa, chamamos Movimento Negro Contemporâneo 
aquele que se refere de forma mais específica ao contexto 
dos anos 1970 no Brasil. 
6 Uma História feita por mãos negras é o nome de um dos 
trabalhos de Beatriz Nascimento.  
7 O termo boogaloo se refere a um estilo de dança e 
música que surgiu na década de 1960 nos Estados Unidos, 
particularmente nas comunidades afro-americanas e 
latinas; combina elementos do R&B, soul, e ritmos 
latinos, como o mambo e o cha-cha-chá. Como dança, o 

34 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

Boogaloo é caracterizado por movimentos suaves, fluidos 
e muitas vezes imprevisíveis, foi importante na cena 
cultural em cidades como Nova York, e eventualmente 
influenciou o desenvolvimento de outros estilos musicais, 
como o funk e o hip-hop. 
8 O Camel Walk é uma dança que se originou na década 
de 1930 e que permaneceu popular nas décadas seguintes, 
especialmente nas comunidades afro-americanas. Envolve 
movimentos lentos e deliberados imitando o andar de um 
camelo, com passos alternando deslizar os pés pelo chão e 
pequenos saltos. O Camel Walk foi frequentemente 
incorporado em apresentações de artistas de música soul e 
funk, e também influenciou a coreografia em outros 
estilos de dança, incluindo o breakdance. 
9 Em nossa pesquisa defendemos os bailes soul como 
espaços educativos e práticas de lazer suburbanos 
destinados à produção de saberes não formais. 
Constituindo-se assim, como parte de um “movimento 
negro educador”. Conceito abordado pela pesquisadora 
Nilma Lino Gomes (2023). 
10 Em tempos anteriores, a própria esquerda brasileira 
também marginalizaria o samba produzido pelos 
compositores das favelas, lutando pela sua apropriação. 
Diante disso, podemos verificar que tanto pela direita, 
quanto pela esquerda, não era necessariamente ou 
somente sobre o samba ou o soul, mas sim, também sobre 
o local e as pessoas que a produziam.  
11 Don Filó, nome artístico de Carlos Alberto Machado, 
é uma figura central na história dos bailes black no Brasil, 
especialmente no Rio de Janeiro durante os anos 1970. 
Ele foi um dos principais organizadores e articuladores do 
movimento Black Rio, que teve grande impacto cultural, 
social e político para a juventude negra das periferias 
cariocas durante o período da Ditadura Militar.  
12 A expressão colonialidade do poder, formulada por 
Aníbal Quijano (2005), desdobra-se em dimensões 
complementares, como a colonialidade do saber e a 
colonialidade do ser. A colonialidade do saber refere-se à 
imposição de uma episteme eurocêntrica que deslegitima 
os conhecimentos produzidos por povos colonizados, 
marginalizando saberes locais, ancestrais e não ocidentais 
(MIGNOLO, 2015; WALSH, 2009). Já a colonialidade 
do ser, conceito trabalhado por Nelson 
Maldonado-Torres (2007), destaca os impactos 
existenciais e ontológicos do colonialismo, que reduzem 
sujeitos racializados à condição de subalternidade e 
desumanização. No contexto da Ditadura Militar 
brasileira, essas dimensões da colonialidade se 
manifestaram na repressão aos corpos e saberes negros e 
indígenas, bem como na tentativa de silenciamento das 
epistemologias contra-hegemônicas. 
 
 

Referências 
 
ARAUJO, Helena Maria Marques. Narrativas e 
memórias outras no ensino de História. In: 
CANDAU, Vera Maria (Org.). Pedagogias 
decoloniais e interculturalidade: insurgências. 
Rio de Janeiro: APOENA, 2020. 
 
 
ARAUJO, Helena Maria Marques; RODRIGUES, 
José Roberto da Silva. Construindo currículos de 
História decoloniais, interculturais, antirracistas e 
transmodernos nas salas de aula da Educação. In: 
CANDAU, Vera (Org.) Cotidiano, educação e 
culturas: realizações, tensões e novas perspectivas. 
Rio de Janeiro: Ed. dos autores, 2023. 
 
 
BENTO, Cida. O Pacto da Branquitude. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2022. 
 
 
CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de Racialidade. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 
 
 
DUSSEL, Enrique. O Encobrimento do Outro: a 
Origem do Mito da Modernidade. Petrópolis: Vozes, 
1994. 
 
 
DINIZ, André. Black Rio nos anos 70: a grande 
África Soul. Rio de Janeiro: Numa, 2022. 
 
 
DUSSEL, Enrique. Meditaciones anti-cartesianas: 
sobre el origen del anti-discurso filosófico de la 
Modernidad. Tabula Rasa, n. 9, p. 153-197, 2008. 
 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1994. 
 
 
GOMES, Angela de Castro. O Populismo e as 
Ciências Sociais no Brasil: notas a trajetória de um 
conceito. In: FERREIRA, Jorge O Populismo e 

 
35 



A aula vai virar baile! O Movimento Black Rio e as (re)existências negras e periféricas como fonte para o Ensino de História 
Fabrício Dias Martins, Helena Maria Marques Araújo 

sua História debate e crítica. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2001. 
 
 
GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro 
Educador Saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2023. 
 
 
GONZALES, Lélia. Por Um Feminismo 
Afro-Latino Americano. Rio de Janeiro: Zahar, 
2020. 
 
 
GONZALES, Lélia. Racismo e sexismo na cultura 
brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, Anpocs, 
p. 223-244, 1984, . 
 
 
GONZALES, Lélia. Racismo e sexismo na cultura 
brasileira. In: Ciências Sociais Hoje 1984. 
ANPOCS,  p. 223–244, 1984. 
 
 
HALL, Stuart. A Identidade Cultural na 
Pós-modernidade. Rio de Janeiro, DP&A 2011. 
 
 
HOBSBAWM, Eric. A Era dos Impérios 
1875-1914. São Paulo: Paz e Terra, 2007. 
 
 
MIGNOLO, Walter. La opción decolonial: 
desprendimiento y apertura. Un manifiesto y un 
caso. Tabula Rasa, n.8, p. 243-281, 2008. 
 
 
MIRANDA, Claudia.; RIASCOS, Fanny Milena 
Quiñones. Pedagogias decoloniais e 
interculturalidade: desafios para uma agenda 
educacional antirracista. Revista Educação em 
foco, v. 21, n.3, p. 545-572, 2016. 
 
 
NASCIMENTO, Beatriz. O conceito de quilombo 
e a resistência cultura negra. In: Ratts, Alex. Eu sou 
atlântica. Sobre a trajetória de Beatriz 

Nascimento. São Paulo: Imprensa oficial, p. 
117-124, 2006. 
 
 
PAULILO, André; HADLER, Maria Silvia Duarte 
(Orgs.). Contra o Adverso: histórias da população 
negra. Campinas, SP: CMU, 2023. 
 
 
PAIM, Elison Antonio. Racismos e Antirracismos: 
diálogos decoloniais pelas resistências, (re)existências 
e (re)vivências. In: PAULILO, André; HADLER, 
Maria Silvia Duarte (Orgs.). Contra o Adverso: 
histórias da população negra. Campinas, SP: 
CMU, 2023. 
 
 
PAIVA, Carlos Eduardo Amaral de. Black Pau: A 
soul music no Brasil nos anos 1970 Araraquara SP: 
UNESP, 2015. 
 
 
PEDRETTI, Lucas. Dançando na mira da 
Ditadura bailes soul e violência contra a 
população negra nos anos 1970. Rio de Janeiro: 
Arquivo Nacional, 2022. 
 
 
PEREIRA, Amilcar Araujo. “O Mundo Negro”: a 
constituição do movimento negro contemporâneo 
no Brasil (1970-1995) Niterói: UFF, 2010. 
 
 
PEREIRA, Amilcar Araujo. Narrativas de (re) 
Existência Antirracismo, História e Educação. 
Campinas: UNICAMP, 2021. 
 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, 
eurocentrismo e América Latina. In: A 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Edgardo 
Lander (org). Colección Sur-Sur, CLACSO, Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires, Argentina. setembro 
2005. pp. 227-278.  
 
 

36 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 21-37, Jun/2025 

RIOS, Flávia; SANTOS, Márcio André dos; 
RATTS, Alex Dicionário das relações 
étnico-raciais contemporâneas. São Paulo: 
Perspectiva, 2023. 
 
 
SAID, Edward. Cultura e Imperialismo. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2011.  
 
 
SANTOS, Ynaê Lopes dos. Racismo Brasileiro: 
Uma História da Formação. São Paulo: Todavia, 
2022. 
 
 
SCHUCMAN, Lia Vainer. Entre o “encardido”, o 
“branco” e o “branquíssimo”: raça, hierarquia e 
poder na construção da branquitude paulistana. São 
Paulo: Dimensões, 2012. 

 
37 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.02 

“A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia 
Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) 

“We need the land to live”: territorial dilemmas in the Xukuru-Kariri Cristo do Goití village (Palmeira 
dos Índios/AL) 

 
Erick Charlles Oliveira Silva* 

Ezequiel Pedro Farias Cajueiro** 

José Adelson Lopes Peixoto** 

 
 

Palavras-chave: 
Cultura 
Disputa 
Terra 
 

Resumo: Neste estudo, analisamos os desdobramentos e faccionalismos políticos no 
território indígena da Aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití, em Palmeira dos Índios-AL. 
O objetivo foi discutir como o território se relaciona com a imaterialidade sociocultural, 
influenciando as práticas religiosas e cotidianas dos indígenas. A pesquisa sendo relevante 
por inserir a comunidade nas discussões sobre cultura, religião e questões indigenistas, 
ampliando futuros estudos e fortalecendo as reivindicações políticas e sociais. A 
metodologia incluiu pesquisa de campo, observação, entrevistas gravadas com moradores e 
lideranças indígenas. O referencial teórico se baseando em estudos sobre História Oral, o 
conceito de território e a diáspora forçada dos povos Xucuru e Cariri. A análise final 
destacou a importância dos laços de parentesco nas relações sociopolíticas endógenas desses 
indígenas emergentes. 

Keywords: 
Culture 
Dispute 
Land 
 

Abstract: In this study, we analyzed the political developments and factionalisms in the 
indigenous territory of the Xukuru-Kariri Cristo do Goití Village, in Palmeira dos 
Índios-AL. The aim was to discuss how the territory relates to socio-cultural immateriality, 
influencing the religious and daily practices of the indigenous people. The research is 
relevant because it brings the community into discussions about culture, religion and 
indigenous issues, broadening future studies and strengthening political and social 
demands. The methodology included field research, observation and recorded interviews 
with residents and indigenous leaders. The theoretical framework was based on studies of 
oral history, the concept of territory and the forced diaspora of the Xucuru and Cariri 
peoples. The final analysis highlighted the importance of kinship ties in the endogenous 
socio-political relations of these emerging indigenous peoples. 

 
Recebido em 14  de janeiro  de 2025. Aprovado em 22  de abril  de 2025. 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

* Graduando em Licenciatura em História pela Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL). Bolsista do Programa Institucional de Bolsas 
de Iniciação Científica (PIBIC/FAPEAL/UNEAL) e membro do Grupo de Pesquisas em História Indígena de Alagoas (GPHIAL). Email: 
erick.silva.2022@alunos.uneal.edu.br. 
** Graduando em Licenciatura em História pela Universidade Estadual de Alagoas (UNEAL). Bolsista do Programa Institucional de Bolsas 
de Iniciação Científica (PIBIC/FAPEAL/UNEAL) e membro do Grupo de Pesquisas em História Indígena de Alagoas (GPHIAL). Email: 
ezequiel.pedrofarias@gmail.com. 
*** Doutor em Ciências da Religião pela Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP). Professor Titular na Universidade Estadual de 
Alagoas (UNEAL), Coordenador do Grupo de Pesquisas em História Indígena de Alagoas (GPHIAL) e Orientador do Projeto de Iniciação 
Científica (PIBIC/FAPEAL/UNEAL). E-mail: adelsonlopes@uneal.edu.br. 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.02


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 38-50, Jun/2025 

Introdução 
 

O município de Palmeira dos Índios está 
localizado na região Agreste do estado de Alagoas, a 
aproximadamente 140 km da capital, Maceió. 
Atualmente, no município, existem 11 aldeamentos 
do povo indígena Xukuru-Kariri, com isso, torna-se 
necessário abordar o contexto provocando o emergir 
da recém-formada Aldeia Cristo do Goití. A 
princípio, tivemos a informação da existência desta 
nova aldeia em entrevistas realizadas com alguns 
indígenas estudantes nas turmas de nonos anos da 
Escola Municipal Dr. Gerson Jatobá Leite, no 
decurso da realização de outra pesquisa.  

Neste estudo buscamos analisar as tramas do 
surgimento da aldeia em discussão, descrevendo 
desde o contexto da formação inicial, até a 
configuração atual, evidenciando a importância de 
pensarmos os indígenas enquanto sujeitos ativos e 
protagonistas da História, não apenas como objetos 
de estudo, entendendo suas tradições e 
reivindicações identitárias e territoriais. Para que as 
desses povos, social e historicamente segregados ao 
longo dos séculos, possam ecoar, com a necessidade 
de incluir as comunidades emergentes (Arruti, 1995) 
nas discussões atuais nos mais diversos campos 
historiográficos, como a História Cultural 
(Pesavento, 2014) e oral (Alberti, 2000; 2004). 

A pesquisa foi resultado de um projeto de 
iniciação científica (PIBIC), financiada pela 
FAPEAL/UNEAL e desenvolvida no segundo 
semestre de 2024. A escolha do título ocorreu a 
partir de um relato do cacique na Aldeia, Luiz 
André Pires Pirigipe, durante a segunda entrevista 
realizada com a liderança; na ocasião, discutíamos 
sobre o processo de formação do aldeamento e a 
conquista territorial do espaço onde se localiza 
atualmente. Nos desdobramentos das mobilizações 
reivindicatórias da área homologada como Terra 
Indígena (TI) do povo Xukuru-Kariri (Dória, 2008), 
os membros da aldeia estudada tiveram que 
comprar, com recursos próprios, as terras que, por 
direito, eram suas, mas estavam com fazendeiros e 
posseiros¹ da região, surgindo então as discussões 
acerca dos dilemas territoriais desse povo. 

As pesquisas que resultaram nas discussões 
em tela, perpassaram pela realização de entrevistas 
semiestruturadas, em colaboração com professores 

parceiros. As idas a campo no território, 
possibilitaram conhecer a aldeia localizada no alto da 
Serra do Goití, bem como os moradores, os 
cotidianos e alguns relatos acerca do processo 
formador do aldeamento, por meio de entrevistas, 
pelos atuais líderes político (Cacique Luiz André) e 
religioso (Pajé John Edson). Essas ações foram 
norteadas pelos pressupostos teóricos de Alberti 
(2000; 2004), desde a elaboração do roteiro, ao 
tratamento e a posterior finalização da entrevista; e 
Manzini (2008) sobre o processo de transcrição do 
material gravado. 

Retirando o indígena do papel exclusivo de 
“objeto de estudo”, como imparcial nos processos de 
construção historiográfica das suas identidades, e os 
situando como “sujeitos de pesquisa” protagonistas 
de suas vivências, recorremos a alguns autores 
pesquisadores indígenas, em aspectos culturais de 
representatividade, identidade e protagonismos, 
discutindo processos contracoloniais e decoloniais 
nas influências impostas pelos europeus portugueses 
em seus territórios. Consultamos Gersem Luciano 
Baniwa (2021), antropólogo indígena do povo 
Baniwa, e Izabelle Louise Monteiro Penha (2023), 
pesquisadora indígena do povo Tremembé. 

Além disso, metodologicamente, buscamos os 
aportes teóricos de Haesbaert (2005), sobre 
território, territorialidade e os processos de 
desterritorialização e multiterritorialidade; e 
Raffestin (1993; 2012), sobre as questões de 
representações na qual o território se insere. 
Também referências práticas em pesquisadores sobre 
temática indígena, como Antunes (1973), Soares 
(2020) e Peixoto (2019), com referências ao grupo 
étnico Xukuru-Kariri, habitando desde fins do 
século XVIII na região, atualmente, formando o 
município de Palmeira dos Índios. As análises foram 
tecidas com o suporte visual de fotografias e 
imagens, buscando situar, visual e geograficamente, a 
região aldeada lócus de nossos estudos. 

 
 
A formação do território indígena 
Xukuru-Kariri Cristo do Goití 
 

A partir das últimas décadas do século XX a 
História Cultural, enquanto escola historiográfica, 
apresentou novas formas de interrogar o passado, 

 
39 



“A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) – Erick Charlles Oliveira Silva, 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro, José Adelson Lopes Peixoto, Claudia Roberta Lina Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

 

destacando constatações como “tudo o que foi, um 
dia, contado de uma forma, pode vir a ser contado 
de outra. Tudo o que hoje acontece terá, no futuro, 
várias versões narrativas” (Pesavento, 2014, p. 16). 
Esta tendência confirmou a inexistência de verdades 
absolutas e impulsionou os historiadores a pensarem 
que “a História constrói um discurso imaginário e 
aproximativo sobre aquilo que teria ocorrido um 
dia” (Pesavento, 2014, p. 53).  

Foi nessa ótica culturalista que analisamos os 
dilemas perpassados no território, atualmente 
configurando o município de Palmeira dos Índios, 
no Agreste alagoano, resultado de uma sesmaria 
doada ao Desembargador Cristovão de Burgos, na 
segunda metade do século XVII, tendo sido 
fragmentada e vendida, parte dela, para o Coronel 
Manuel da Cruz Villela, após a morte do 
Desembargador, no início do século XVIII (Peixoto, 
2019). O primeiro relato de presença indígena na 
região é datado do ano de 1740, registrado pelo 
Vigário José de Maia Mello, no Arquivo Paroquial 
da Secretaria da Diocese local. Entretanto, a chegada 
dos povos Xucuru e Cariri (as grafias Xucuru e 
Cariri se referem ao período anterior a junção desses 
povos, ocorrida em 1773, quando se referir à depois 
dessa junção, grifara-se como Xukuru e Kariri) na 
região é estimada entre os anos de 1630 e 1660 
(Antunes, 1973), anterior a doação da sesmaria.   

Enquanto, os indígenas Cariri chegaram à 
região fugidos da colonização estabelecida no litoral, 
os Xucuru vieram fugidos da seca que assolava a 
região onde viviam, em Cimbres, Pesqueira-PE 
(Antunes, 1973). Em 1770, chegou ao aldeamento 
de Palmeira dos Índios o Frei Domingos de São José, 
com a missão de catequizar os indígenas habitantes 
do local. Três anos após, o Frei recebeu da viúva do 
Coronel Manuel da Cruz Villela, D. Maria Pereira 
Gonçalves, meia légua em quadra de terra, para 
erguer uma capela a título do Senhor Bom Jesus da 
Boa Morte, padroeiro da família sesmeira, no alto da 
Serra da Cafurna, um dos locais habitados pelos 
Xucuru e Cariri; para a continuidade da catequese 
dos indígenas, conforme a Figura 1, a seguir: 

 
Figura 1 – Croqui da terra indígena de Palmeira dos 
Índios/AL, elaborado por Luiz Torres² 
Fonte: Luiz Torres (1971) (Acervo do GPHIAL) 
 

A representação gráfica acima, em forma de 
croqui, foi elaborada pelo escritor e comerciante 
Luiz de Barros Torres, que durante boa parte da 
segunda metade do século XX estudou e percorreu a 
região correspondente a meia légua em quadra de 
terra doada pelos sesmeiros, buscando identificar os 
principais pontos e marcos da história constituindo 
a sesmaria, região onde, mais tarde, se formou o 
município de Palmeira dos Índios/AL. No ofício, 
buscou registrar o percurso feito, catalogando os 
principais aspectos desse contexto e deixando para a 
posteridade em forma de documento. 

​ Na figura, observamos ao centro o marco 
inicial da sesmaria, a igreja inicialmente erigida a 
título do Senhor Jesus da Boa Morte que, mais tarde, 
transformou-se na catedral diocesana da região, sob 
o padroado de Nossa Senhora do Amparo. Nas 
extremidades da cena, destacada nos pontos Norte, 
Sul, Leste e Oeste, está registrada a trajetória dos 16 
dias percorridos por Luiz Torres, evidenciando 
pontos como as regiões de matas, grutas, rios, 
capoeiras, fazendas, terras privadas e os marcos dos 
limites da sesmaria; destacando ainda que para 
dimensionar a distância aproximada de cada área 
utilizou das unidades de medidas de “Braças” e 
“Léguas”.  

Naquele mesmo ano foi lavrada a escritura de 
doação das terras, após a exigência feita ao Frei para 
que erigisse uma capela no topo da serra, consagrada 
ao Bom Jesus da Boa Morte, visando converter os 

40 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 38-50, Jun/2025 

povos indígenas habitando no local em novos 
cristãos e devotos do referido padroeiro. 
Posteriormente, com o advento dos colonos na 
região, o Frei convenceu os indígenas a erguerem 
uma nova igreja, no sopé da serra da Boa Vista, em 
homenagem a padroeira Nossa Senhora do Amparo 
e tendo por administrador o padre João Morato 
Rosas (Soares, 2020; Peixoto, 2019).  

Esses acontecimentos contribuíram 
consideravelmente para o aumento do fluxo de 
colonos (comerciantes e tropeiros), migrando para a 
região e se estabelecendo no entorno da nova igreja 
matriz, originando um conglomerado de residentes 
não indígenas na região. O povoamento, 
gradativamente, formou o município de Palmeira 
dos Índios, enquanto os indígenas observavam 
cercas sendo erguidas e “criando a privatização de 
um espaço que estavam habituados a usarem 
livremente” (Peixoto, 2019, p. 35).  

Apesar do nome do município remeter as 
origens dos indígenas na região, o pertencimento 
territorial não se reflete no entorno, é focado 
somente aos domínios dos 11 aldeamentos na região. 
Uma vez que ao retratar a presença do povo na 
localidade, os meios aos quais Palmeira dos Índios 
utiliza para isso são, muitas vezes, racistas, 
estereotipados e preconceituosos, representando os 
indígenas de maneira romantizada e folclórica, com 
base em referenciais imagéticos colonialistas. 

Essas breves informações históricas acerca da 
formação do município são de salutar importância, 
para situar sobre os conflitos e imbricações 
perpassando o contexto formador de Palmeira dos 
Índios, para assim compreendermos os futuros 
aldeamentos que venham a surgir, a exemplo do 
lócus de nosso estudo, a Aldeia Cristo do Goití. 
Deste modo, compreendendo os conflitos entre 
indígenas e não indígenas como algo muito anterior 
a situação atual, datados de um período que 
remonta a meados do século XVIII; da mesma 
forma como a aldeia estudada, também tem origens 
vinculadas às perseguições da elite político-fundiária 
na região. 

Quanto aos aspectos práticos, utilizamos 
como alicerce teórico os pressupostos bibliográficos 
de Alberti (2000; 2004) e Prins (2011), uma vez que 
realizamos entrevistas semiestruturadas, elaborando 
perguntas específicas sobre determinados temas 

relacionados ao contexto de formação do 
aldeamento e as pessoas com papeis de protagonistas 
nesse ínterim, buscando diversificar as narrativas 
sobre o ocorrido. As reflexões da pesquisadora 
Verena Alberti (2000; 2004) contribuíram para o 
nosso estudo, desde a elaboração dos cronogramas 
de entrevistas, até a escolha dos entrevistados e o tipo 
metodológico adotado. 

​ Uma vez obtida uma base de informações 
significativas para a realização do estudo, 
entrecruzamos as fontes orais (Alberti, 2000; 2004; 
Prins, 2011), objetivando analisar, detalhadamente, 
os discursos dos indígenas entrevistados acerca do 
tema referente a formação da Aldeia Cristo do Goití. 
Entretanto, não nos limitamos na utilização única 
das fontes orais como material de apoio para 
historicizar o processo de formação da aldeia, 
também analisamos fontes múltiplas e 
independentes (Prins, 2011), como as documentais, 
disponíveis no Acervo Documental do Grupo de 
Pesquisas em História Indígena de Alagoas 
(GPHIAL), situado no Campus III da Universidade 
Estadual de Alagoas e nas coleções pessoais dos 
indígenas. 

As entrevistas realizadas com as lideranças 
Cacique Luiz André, Pajé John Edson e com outros 
indígenas, possibilitaram identificar e descrever o 
percurso histórico da Aldeia Cristo do Goití, uma 
vez que até o momento não foram produzidas 
reflexões históricas sobre a aldeia. Sendo assim, o 
nosso estudo é de uma importância fundamental ao 
pensar e produzir na história, ou a partir dela, 
registros e discussões sobre grupos ou povos 
tradicionais, com pouca visibilidade social, para que 
estes não sejam esquecidos e/ou silenciados pelo 
tempo (Rodrigues, 2023). O Cacique Luiz André 
narrou, durante a primeira entrevista, o contexto em 
que a aldeia foi formada³: 
 

[...] conscientizei os meus cunhados as minhas 
cunhadas a virem pra cá que justamente onde 
tavam nossas famílias, tavam nossas raízes, deles, 
eu prezei mais por eles, que eu sou natural de 
Porto Real do Colégio, Kariri-Xokó (...) então eu 
falei: “gente, vamos pra serra do Cristo, porque lá 
morou os bisavós de vocês, eles construíram e 
ficaram por ali, permaneceram por ali, então 
vamos pra lá e a gente pode construir; a família 
tem potência de construir a própria aldeia, a 

 
41 



“A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) – Erick Charlles Oliveira Silva, 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro, José Adelson Lopes Peixoto, Claudia Roberta Lina Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

 

própria comunidade dentro da etnia 
Xukuru-Kariri”. E aí a gente veio, saímos 
construindo casa por casa, nós mesmo, só 
gastamos com material, mas nós mesmo começava 
a casa de um, fazia a casa de outro, e assim, tamo 
aqui. [...] (Luiz André, 2023). 
 
O pertencimento étnico a outro grupo 

indígena não impediu o Cacique Luiz André de ser 
aceito na aldeia, após ter provocado uma 
mobilização dos integrantes, outrora dispersos 
habitando no centro urbano, na cidade e em regiões 
circunvizinhas. Os indígenas o nomearam como o 
líder político do aldeamento, bem como fizeram de 
John Edson o líder religioso. Questionado durante a 
segunda entrevista, sobre como se sentiu ao receber a 
notícia, rememorou acerca do dia com emoção⁴:  

 
Foi um sentimento de medo. [...] O cacique, ele é 
escolhido pelo povo, ele é o prefeito da 
comunidade, mas aí é que vem o medo, por que 
ele tem que usar inteligência, sabedoria, 
compreensão e entendimento [...]. No nosso país, 

lei vai contra lei, por isso eu fiquei com medo, por 
que as nossas leis internas [da aldeia] não definem 
as leis judiciarias. Quando eu fui nomeado, por 
unanimidade, veio o medo, por que todo mundo 
confiou em mim e eu não sabia de nada, por isso 
fui buscar algo sobre a legislação (Luiz André, 
2024).  
 
A aldeia Cristo do Goití é a mais recente 

dentre as demais comunidades do povo 
Xukuru-Kariri, tendo sido formada no decurso de 
2017, com aproximadamente sete anos de existência 
e liderada, desde o início, pelo Cacique Luiz André e 
o Pajé John Edson. O aldeamento possui uma área 
territorial próxima de 12 tarefas⁵ de terras em um 
terreno bastante acidentado, onde nas poucas áreas 
planas estão as residências dos indígenas. 
Destacamos, na prancha fotográfica a seguir, 
configurando a Figura 2, parte desse contexto 
habitacional citado, dispondo de fotografias 
produzidas durante nossas idas a campo. 

 
 
 

 
Figura 2 – Aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití 

Fonte: acervo pessoal dos autores (2024) 

 

42 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 38-50, Jun/2025 

As fotografias 1 e 2, da prancha fotográfica 
acima, apresentam uma estrada de barro para o 
acesso à Aldeia Cristo do Goití, emoldurada, no lado 
esquerdo, por vegetações de mato fechado, em 
terrenos de propriedades privadas; no lado direito da 
estrada, encontram-se as primeiras casas compondo 
o aldeamento e abrigando as famílias indígenas na 
localidade. No fundo de ambas as fotos, observa-se a 
porteira de entrada de uma fazenda particular, 
situada às margens da Aldeia, que funciona como 
ponto turístico no município, sendo um lugar de 
grandes belezas naturais e atraindo o interesse e a 
admiração dos turistas. 

Destarte, as fotografias 3 e 4 mostram o 
interior da Aldeia, pois foram produzidas no centro 
do espaço habitado no território total. Cada uma foi 
capturada de um ângulo diferente, a foto 3 foi 
voltada para o lado da entrada (mostrada em outra 
perspectiva nas imagens 1 e 2), enquanto a foto 4 foi 
capturada do mesmo ponto, no entanto, voltada 
para os fundos da Aldeia, na qual sendo possível 
observar, em segundo plano, a vegetação que se 
estende por todo o território aldeado. 

Atualmente, a Aldeia abriga cerca de 19 
famílias, em 12 tarefas de terras, usadas para a 

agricultura coletiva. As condições do espaço e as 
moradias são bastante precárias, os esgotos são a céu 
aberto e a população é pouco assistida pelo poder 
público, os órgãos de assistência social e as políticas 
indigenistas. As mobilizações e reivindicações dos 
indígenas, desses em particular, são para além da 
disputa territorial e perpassam por questões de 
subsistência e garantia dos direitos fundamentais, 
como o saneamento básico, saúde, educação e 
assistência social de modo amplo. 

Todas as casas na Aldeia, destacou o Cacique 
Luiz André durante a primeira entrevista, foram 
construídas pelos próprios indígenas da 
comunidade, em regime de mutirão: “saímos 
construindo casa por casa, nós mesmo né, só 
gastamos com material, mas nós mesmo 
começávamos a casa de um, fazia a casa de outro, e 
assim estamos aqui” (Luiz André, 2023).  Esse 
sentimento de comunhão característico das 
populações indígenas, considerando que, a família 
representa o máximo da importância existencial, as 
raízes sustentando todo o ordenamento e 
funcionamento da aldeia. Situaremos, 
geograficamente, o território da Aldeia em Palmeira 
dos Índios, para melhor vislumbrar o campo de 
estudo. 

 
Mapa 1 – Território da aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití 

Fonte: Cavalcante (2024) 

 
43 



“A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) – Erick Charlles Oliveira Silva, 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro, José Adelson Lopes Peixoto, Claudia Roberta Lina Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

 

Observando o mapa, percebe-se que a grande 
parte do território é ocupada pela vegetação nativa e 
as áreas de plantio, restando apenas uma pequena 
fatia do espaço para a construção das casas de 
famílias indígenas. O mapa possibilita localizar e 
delimitar a poção de terras habitadas pelos indígenas 
aldeados. Essa região situada na parte mais alta da 
cidade, acerca de 561 metros de altitude, localizada 
às margens de um dos principais pontos de turismo 
religioso, o monumento do Cristo Redentor, 
assentado no alto da Serra do Goití. 

O relevo acidentado da Serra dificulta tanto o 
processo de construção das casas dos indígenas 
quanto o plantio e a colheita dos alimentos. 
Motivados pela urgência e a necessidade de expandir 
as áreas de agricultura coletiva, os indígenas se 
mobilizaram para comprar a terra que atualmente 
configuram a Aldeia. A aquisição foi de um posseiro 
que, por sinal, ainda detém a posse das terras 
circundando o aldeamento; a compra foi atestada 
com uma certidão de compra e venda, em posse das 
lideranças indígenas, haja vista que ela não podendo 
ser registrada em cartório devido à complexidade 
fundiária na área. É importante destacar que todo o 
território envolvente a aldeia está na área pleiteada 
para homologação da terra indígena Xukuru-Kariri, 
conforme informou em relatório a antropóloga 
Siglia Zambrotti (2008).  

Mesmo amparados pelo preconizado na Lei 
6.001 de 1967, o Estatuto do Índio, que toda terra 
indígena é inalienável, o povo Xukuru-Kariri ainda 
enfrenta inúmeras investidas contra seus territórios, 
sendo constantemente ameaçados pelos posseiros e 
grandes fazendeiros da região, demonstrando o 
quanto ainda estão em uma situação de 
vulnerabilidade. E sendo extremamente recorrente a 
necessidade de resistirem, reafirmando os direitos 
reivindicados aos órgãos indigenistas oficiais. O 
principal motivo dessas investidas é a morosidade 
para a conclusão do processo demarcatório, pois os 
fazendeiros invasores ainda permanecem sob o 
domínio das terras, provocando a perda sistemática 
dos territórios e forçando os indígenas, muitas vezes, 
comprarem as próprias terras, como destacou o 
Cacique: 

 
O Estado, lá atrás, vendeu nossas terras para os 
antepassados deles [os posseiros], então tivemos 
que comprar e eles nos venderam, pronto. [...] A 

gente precisava da terra para viver. [...] Os 
documentos [de compra e venda da terra] estão 
em posse do meu sogro. [...] A gente está aqui, 
firme, porém o processo com o Governo Federal e 
com a FUNAI é lento e a gente não tinha como 
esperar, foi quando acabamos adquirindo com 
recurso próprio 12 tarefas de terra, pra gente 
poder se manter pelo menos em nossas casas (Luiz 
André, 2024). 
 
Em relação aos pioneiros na Aldeia, o 

Cacique André informou, em entrevista, que a 
Dona Pastora Maria da Conceição e o primeiro 
marido, um não indígena conhecido como Paulo, 
foram os primeiros habitantes na região onde 
atualmente é a Aldeia, tendo chegado à localidade 
por volta da primeira metade do século XX. Dentre 
os relacionamentos, Dona Pastora se casou, pela 
terceira vez, com o Sr. João Braga, com o qual teve 
um filho, popularmente conhecido como “Zé da 
Serra”, sogro do Cacique André e pai do Pajé John 
Edson, atuais lideranças na Aldeia. Ainda durante a 
primeira entrevista, o Cacique André destacou: 

 
[...] a gente é a aldeia mais jovem que tem em 
Xukuru-Kariri. Mas aqui nós, como aldeia, como 
comunidade indígena, a gente tá aqui há mais ou 
menos cinco ou seis anos, mais ou menos isso aí. 
Porém, o meu sogro e a falecida mãe dele já 
residiam aqui desde sempre, desde a mocidade. A 
mãe do meu sogro, são indígenas, sempre, porém 
nunca quiseram ingressar em nenhuma aldeia 
indígena justamente por medo, da época dos 
coronéis, que mandavam na cidade, aquela coisa 
toda, perseguição, discriminação com indígenas e 
eles permaneceram sempre aqui. Então nós hoje, 
nova geração, a gente tentou resgatar, trouxemos, 
juntamos nossas famílias que tavam em outras 
aldeias, em demais aldeias, e então a gente juntou 
as famílias aqui, tudo uma família só, tudo 
cunhado primo, sobrinhos, entendeu? [...] (Luiz 
André, 2023). 
 
Essa situação evidencia a postura das elites 

político-fundiárias em relação aos povos indígenas 
no Brasil, se abordarmos um macro recorte, mas 
também em relação aos no município de Palmeira 
dos Índios, em um recorte geográfico mais 
delimitado. Não sendo recente as perseguições 
contra estes povos, esse tipo de assédio está, 
constantemente, marcado na história desses grupos 

44 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 38-50, Jun/2025 

étnicos; ademais, são historicamente tratados como 
os provocadores de desavenças, no que envolvem 
assuntos referentes a situação territorial da etnia 
(Santos, 2020).  

O espírito contraditório circundando o 
município de Palmeira é marcado por forte 
hipocrisia; ao passo em que a elite busca, 
veementemente, invisibilizar e descredibilizar as 
mobilizações indígenas, diversos estabelecimentos 
locais assumem como identidade nas fachadas, 
nomes e expressões indígenas relacionados ao povo 
Xukuru-Kariri, como "Farmácia do Goití", 
"Drogaria Xucuru" e “Copiadora Kariri”, dentre 
outros comumente vistos na cidade. Essa situação 
contraditória parte, afinal, dos donos desses 
estabelecimentos, utilizando nomes indígenas, mas 
sendo contra as demarcações territoriais (Santos, 
2020). 

Os relatos do Cacique André contribuem 
para compreender, observando a forte preocupação 
com a ancestralidade, a participação das novas 
gerações para se organizarem no retorno dos 
parentes dispersos ao território de origem. A fim de 
se reestabelecerem e fortalecer o pertencimento 
étnico, familiar e territorial, além da constante 
procura por melhores condições de vida nas aldeias, 
direito assegurados constitucionalmente. 

Pois, os diversos povos indígenas do Brasil, 
presentes em todas as partes do território nacional, 
possuem culturas, costumes, práticas religiosas e 
identidades próprias, característica que pode ser 
verificada na afirmação do antropólogo indígena 
Gersem Baniwa (2021, p. 15): “somos povos 
originários desta terra e vivemos com nossas 
identidades, cosmovisões e epistemologias específicas 
e especial relação com os territórios que habitamos e 
com a natureza da qual fazemos parte e de quem 
somos dependentes”. 
 
O pertencimento étnico a múltiplas 
territorialidades 
 

É indispensável, antes de iniciarmos este 
tópico, analisar os principais conceitos utilizados no 
estudo sobre o território indígena, a fim de não 
deixar ambíguas ou abstratas as ideias discutidas. Por 
este motivo, primeiramente definindo o conceito de 
território, para posteriormente abordar os 

desdobramentos dessa concepção. Para isso, 
seguimos alguns preceitos complementares 
dialogando desde as perspectivas políticas e 
funcionais até as relações simbólicas e culturais; uma 
vez que as questões fundiárias indígenas perpassam 
por valores políticos e cosmopolíticos, diretamente 
vinculados ao âmbito sociocultural, como bem 
destacou Raffestin (1993, p. 145), ao escrever que  
 

(...) o território se forma a partir do espaço, é o 
resultado de uma ação conduzida por um ator 
sintagmático [ator que realiza um programa] em 
qualquer nível. Ao se apropriar de um espaço, 
concreta ou abstratamente [por exemplo, pela 
representação], o ator ‘territorializa’ o espaço. 

 
​ Esse conceito representa uma concepção 
diretamente vinculada ao âmbito político; 
entretanto, a complexidade dos dilemas relacionados 
ao território do povo Xukuru-Kariri não pode ser 
resumida apenas sob esse espectro, pois todo 
território também é simbólico e funcional 
(Haesbaert, 2005). A título de exemplo, destacamos 
o povo indígena Jiripankó, no município de 
Pariconha, Alto Sertão alagoano, com um conceito 
semelhante de território simbólico-funcional, pois 
acentuam a mística ritualística ao manifestarem a 
“valorização do território enquanto bem material” 
(Peixoto, 2023, p. 199).  

Durante a pesquisa de campo, observamos 
que os indígenas traduziam o “território” por óticas 
diferentes, ora representando um “campo de força” 
no sentido de proteção material, ora como o abrigo 
do imaterial sagrado, ou seja, as expressões 
socioculturais. Nesse sentido, o território simbólico 
priorizando as relações culturais imbuídas ao 
mesmo, sendo o espaço (no sentido lato do termo) 
de referência identitária e pertencimento do povo a 
um território funcional, como destacou Haesbaert 
(2005, p. 6776) “[...] é funcional a começar pelo 
território como recurso, seja como proteção ou 
abrigo [‘lar’ para o nosso repouso], seja como fonte 
de recursos naturais”. 

Com isso, o território funcional da aldeia, 
estritamente discutido por Haesbaert (2005), é 
entendido como sendo o abrigo, lar e refúgio dos 
indígenas. Pois, fora desses espaços eles são, com 
frequência, expostos as represálias da população 
envolvente e da elite local, demonizando suas 

 
45 



“A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) – Erick Charlles Oliveira Silva, 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro, José Adelson Lopes Peixoto, Claudia Roberta Lina Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

 

práticas religiosas e qualquer outra fora do sistema 
de fé tradicional cristão, alimentando o racismo e 
estereótipos perpetuados para descredibilizar as 
mobilizações territoriais desses povos tradicionais. 

A Aldeia Cristo do Goití remonta aos 
antepassados de referência dos atuais habitantes, seus 
parentes idosos, uma vez que o contexto do retorno 
destes para a região onde os mais antigos 
tradicionalmente habitaram e em determinado 
momento abandonaram, deixando o lugar de origem 
e tendo de se arriscar migrando para a cidade ou 
outros estados. Como citado pelo Cacique André 
(2023): “foram, uns tão em São Paulo, uns 
infelizmente já se mudaram. E aí o os netos e filhos 
resolveu vir pra cá, pra gente reconstruir, recapitular 
[...]”. Destacamos, vinculação do território com a 
memória do povo, sendo “recapitular” o termo 
utilizado pelos indígenas ao retratar o retorno dos 
parentes dispersos pela cidade e demais localidades. 

Com isso, analisamos as complexidades 
presentes nas representações do universo indígena 
por uma narrativa endógena, entendendo a 
importância de destacar suas reflexões sobre o que 
está sendo mostrado para as populações 
não-indígena do Brasil. Pois, “o conhecimento 
indígena é marcado por sua própria agência de 
pensamento. A tradição dos pensamentos é pautada 
pelo território e pela passagem de conhecimentos de 
geração em geração” (Penha, 2023, p. 133). 

Além dos conceitos previamente 
apresentados, precisamos entender sobre a 
territorialidade para, posteriormente, compreender a 
multiterritorialidade do sagrado. Ao longo das 
entrevistas, foi evidenciada a existência de dois 
aspectos (o ambiente físico e as práticas ritualísticas) 
de grande importância para o povo: o Terreiro e o 
ritual do Ouricuri. Ambos com acentuada dimensão 
religiosa, além de regras e práticas próprias; logo, 
entendemos tanto o território quanto o ritual como 
aspectos fundamentais e indissociáveis do povo 
indígena, pois intensificam as práticas religiosas das 
chamadas tradições (Peixoto, 2023).  
​ Para melhor discutir esses conceitos, deve-se 
entender que “a territorialidade como sistema de 
relações é também um sistema de trocas e, 
consequentemente, atualmente, um sistema de fluxo 
de todos os tipos entre a exterioridade [o ambiente 
físico] e a alteridade [o ambiente social]” (Raffestin, 

2012, p. 129). Seguindo esse viés, a 
multiterritorialidade é entendida como a capacidade 
de um indivíduo ou um grupo étnico em estabelecer 
relações e conexões com múltiplos territórios ao 
longo do tempo. 

Esses conceitos se inserem na situação da 
Aldeia Cristo do Goití pela conexão e relação 
estabelecida pelos indígenas com os aspectos 
territoriais e religiosos, como confirmou o Cacique 
ao ser perguntado sobre a participação dos indígenas 
no ritual do Ouricuri em outras aldeias, “sim, lá da 
aldeia do Capela a gente participa, tem alguns aqui 
que participam também de um dos Ouricuri da 
fazenda Canto, eu com meus filhos vou para 
Kariri-Xocó, Porto Real do Colégio, sou de lá, então 
tenho total liberdade lá” (Luiz André, 2023). Sendo 
assim, é traçado uma forte trama entre as relações 
interétnicas, privilegiando os laços entre os indígenas 
em Palmeira dos Índios, sendo fundamental para o 
fortalecimento dos elos e unindo não apenas as 
aldeias no município, mas também a etnia a qual 
pertence o Cacique André, Kariri-Xokó em Porto 
Real do Colégio/AL.  

O Terreiro é um espaço geográfico, mítico e 
religioso na grande maioria das aldeias indígenas no 
Nordeste, nele ocorre os principais rituais, a exemplo 
do Toré e o Ouricuri, esse ambiente sagrado é 
externalizado pelas práticas religiosas nele praticado. 
A cada ritual realizado, as expressões socioculturais e 
as chamadas tradições do povo que o circunda são 
reavivadas e fortalecidas; tão logo, a negação desse 
espaço e as investidas por parte dos fazendeiros e 
posseiros é uma tentativa direta de silenciamento 
e/ou enfraquecimento das expressões socioculturais 
indígenas (Peixoto, 2023).  

Entre os Xukuru-Kariri, o terreiro representa 
o orgulho maior, por ser o foco da materialização do 
imaterial sociocultural e por abrigar a ancestralidade 
e as tradições religiosas. É o lugar onde os indígenas, 
durante os rituais, se reservam do mundo exterior e 
conectam com o sagrado. Essa prática, foi também 
facilmente constatada entre os indígenas na Aldeia 
Cristo do Goití, assim como destacou o Cacique 
André (2023): “toda aldeia indígena quer ter o seu 
terreiro [...] todo mundo precisa da assembleia, o 
salão [...]”. 

O Ouricuri, por sua vez, representa um 
“elemento cultural fronteiriço com o não-índio” 

46 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 38-50, Jun/2025 

(Peixoto, 2019, p. 36), essa fronteira entre os dois 
universos se estabelecendo justamente por que é um 
“ritual que acontece secretamente em um terreiro 
localizado em lugar reservado na mata. Nesse ritual 
só os índios podem entrar. Assim como há 
interdição da entrada do não-índio, há um silêncio 
sobre o que acontece nesse evento religioso” 
(Peixoto, 2019, p. 36). A presença de um não 
indígena nesse ritual é veementemente proibida, 
motivo pelo qual dispomos de poucas informações 
acerca do assunto.  

Destacando a inexistência de um aspecto ou 
de um espaço mais sagrado em detrimento a outro, 
são diferentes, com regras e proibições igualmente 
distintas e específicas de cada aldeia, povo ou grupo 
étnico. Sendo esses lugares e rituais um forte elo com 
as demais aldeias e etnias. Contudo, algumas aldeias 
do povo Xukuru-Kariri, a exemplo da Cristo do 
Goití, não possuem terreiro nem a prática do ritual 
do Ouricuri, enquanto outras aldeias contam com 
mais de um terreiro, mobilizando os indígenas para 
participarem dos rituais em diferentes aldeias, 
fenômeno comum entre a etnia. Ademais, 
ressaltando, que somente aqueles indígenas seguindo 
um ritual prévio de reclusão, a fim de purificar o 
corpo e alma, podem entrar nesses ambientes 
sagrados.  

Na aldeia estudada, além do pertencimento 
multiterritorial justificado por manterem uma rede 
de relações estreita com outras aldeias, realizando o 
ritual do Ouricuri, existe a presença da 
multiterritorialidade étnica, conforme apresentado 
pelo Cacique, o qual frequenta e mantém forte 
proximidade com os parentes Kariri-Xokó, o povo de 
origens no município de Porto Real do Colégio/AL. 

É pertinente retomar as questões relacionadas 
as origens étnicas desse povo indígena, uma vez que 
sempre estiveram diante dos processos de 
desterritorialização, reterritorialização e resistência 
étnica. Sendo assim, a desterritorialização é o ato da 
perda ou destruição do território, podendo ser 
percebida se remetermos a chegada dos povos 
Xucuru e Cariri à região de Palmeira dos Índios, pois 
foram sendo expulsos dos territórios ancestrais, 
fugindo tanto da escravização e das investidas dos 
colonos no litoral, como da grande seca assolando a 
região habitada pelo povo Xucuru do Cimbres, no 
município de Pesqueira/PE, provocando a migração 

para o atual município de Palmeira dos Índios 
(Soares, 2020).  

O segundo termo, a reterritorialização, é a 
reconstrução do território e dos aspectos 
sociopolíticos e culturais, ressignificando os 
elementos culturais nele presentes (Fuini, 2014). 
Esse movimento de ressignificação territorial é 
predominantemente visto entre os indígenas no 
Nordeste, assim como a ressignificação da cruz e de 
imagens religiosas, originalmente, da religião católica 
romana, como a Nossa Senhora do Amparo, 
atualmente, para muitos indígenas Xukuru-Kariri, 
vista como sua protetora. Como mencionado por 
uma anciã indígena na Aldeia do Boqueirão, Dona 
Nina⁶: “Ela é a protetora dos índios, indígenas 
Xukuru-Kariri. Nós adoremo ela todo dia 23 de 
dezembro (...)” (Silva, 2023). Esse discurso é reflexo, 
ou cicatriz, das ações colonialistas que afetaram em 
grande escala a região, com os indígenas 
ressignificando o entorno, resistindo com suas 
expressões socioculturais. 

Por último, a resistência étnica ocorre em 
consequência das investidas por parte das elites 
político-fundiárias, constantemente promovendo 
discursos falaciosos para implantar o pavor na 
sociedade palmeiríndia, alegando uma falência 
econômica no município após a demarcação da T.I. 
Xukuru-Kariri. Em resposta a esses discursos, a etnia 
reafirma a presença e direitos, como sujeitos ativos e 
mobilizando ações políticas, para garantir o devido 
amparo legal pelo órgão indigenista oficial. Além 
disso, os processos de retomadas do território, 
quando bem-sucedidos, fortalecem a etnia (Peixoto, 
2019); sendo essa ação a principal marca da 
resistência indígena frente à tentativa de 
silenciamento e invisibilização impostas pela elite 
local. 

Os estudos sobre os três temas são, acima de 
tudo, permeados por uma multidisciplinaridade 
constante, pois para compreendê-los é necessário 
dialogar com áreas interligadas a outros campos de 
estudo, como a Antropologia e a Geografia. 
Buscando com esses diálogos a compreensão que 
vivemos em uma sociedade plural, a ser estudada 
respeitando as especificidades, as tramas e as 
necessidades de cada grupo social que a compõe. 

Devido os contextos de perseguições e 
conflitos com os posseiros, fazendeiros e membros 

 
47 



“A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) – Erick Charlles Oliveira Silva, 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro, José Adelson Lopes Peixoto, Claudia Roberta Lina Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

 

da sociedade envolvente, o povo Xukuru-Kariri teve 
que, por diversas vezes ao longo da História, se 
invisibilizar e negar a identidade contra as possíveis 
represálias. Temendo que o sagrado indígena seja 
novamente ameaçado, não permitem estudos 
aprofundados sobre as práticas religiosas, como 
ocorre também em outras etnias, e por este motivo 
não nos aprofundamos nas discussões sobre a 
religião Xukuru-Kariri e buscamos apenas entender 
e descrever as representações sobre o território e a 
importância para os indígenas. 

 
 
Considerações finais 
 

As disputas territoriais com invasores são 
recorrentes entre os povos indígenas desde um 
passado bem distante, pois são questões suscitadas 
com a colonização portuguesa a partir do início do 
século XVI. Na contemporaneidade, ainda 
observamos as mesmas reivindicações desses povos 
pelos seus territórios. Este artigo analisou as 
principais interpretações referentes ao território no 
que se refere à aldeia emergente Cristo do Goití, 
apresentando as primeiras reflexões para promover 
novas provocações a pesquisadores e nos órgãos 
indigenistas oficiais. 

A ausência de estudos sobre a Aldeia e as 
complexidades sociopolíticas se apresentaram de 
forma flagrante, dificultando, em partes, a realização 
das pesquisas para elaboração desse texto. Desejando 
com a repercussão das discussões suscitadas, que as 
narrativas dos indígenas ecoem cada vez mais, 
contribuindo para conquistarem espaços e direitos 
outrora inviabilizados ou negados. Os 
desdobramentos da pesquisa apresentada ao longo 
do artigo possibilitaram a realização das primeiras 
entrevistas orais com os indígenas; entretanto, 
muitas outras narrativas asseiam a ser ouvidas, 
proporcionando novas abordagens teóricas e 
metodológicas sobre os Xukuru-Kariri na Aldeia 
Cristo do Goití. 

As pesquisas realizadas não exauriram o tema 
ou as possíveis discussões sobre o assunto, uma vez 
que tampouco se propuseram a isso. Novas 
pesquisas devem vir a surgir tanto no campo do 
território e seus faccionalismos, como os temas 
circundando as questões socioculturais, políticas e 

religiosas desse povo. Esta ação ainda embrionária, 
destacou a importância de inserir a Aldeia Cristo do 
Goití nos debates e pesquisas sobre o povo 
Xukuru-Kariri, assim como nos futuros 
desdobramentos políticos referentes as demarcações 
territoriais, reconhecimento étnico e acesso aos bens 
e serviços públicos destinados aos povos originários.  

Observamos que a formação do aldeamento 
estudado foi proporcionada por grandes esforços 
dos indígenas em recuperar os territórios de posse 
imemorial. Nossos estudos apontaram que as 
relações familiares e de parentesco foram cruciais 
para o estabelecimento das relações sociopolíticas na 
Aldeia e a força de mobilização possibilitou o 
retorno ao território, que não representa apenas uma 
conquista do espaço físico, mas a reafirmação do 
pertencimento identitário desse povo. As memórias 
coletivas compartilhadas por várias gerações, 
constitui a identidade étnica de um povo e 
representou, no caso da Aldeia Cristo do Goití, a 
conquista territorial. 

 
 
Notas 
 
1 Os fazendeiros são aqueles que possuem a posse, 
documentada, das terras. Enquanto que os posseiros são 
os que se ocupam, irregularmente, das terras em litígio 
indígena. 
2 A imagem apresenta um croqui, fonte primária 
produzida por Luiz Torres em 1971, que durante 16 dias 
percorreu o território doado pelo sesmeiro e registrou 
tudo em forma de desenho nesse croqui. O original está 
em posse do Acervo Documental do Grupo de Pesquisas 
em História Indígena de Alagoas (GPHIAL) no Campus 
III da Universidade Estadual de Alagoas. 
3   Primeira entrevista realizada no dia 05 de novembro de 
2023, em colaboração com professores parceiros. 
4 Segunda entrevista realizada no dia 13 de outubro de 
2024. 
5 Tarefa de terra é uma unidade de medida agrária do 
Nordeste correspondente a 3.300 m². 
6 Entrevista realizada no dia 28 de outubro de 2023, no 
decurso de outra pesquisa, com a Dona Nina (Ermelinda 
Celestino), uma anciã indígena Xukuru-Kariri de 98 anos 
que, durante toda a sua vida, foi cantadora, curandeira e 
parteira. Atualmente mora na cidade de Palmeira dos 
Índios/AL, porém ainda frequenta a aldeia do Boqueirão 
e participa dos seus rituais. 

 

48 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 38-50, Jun/2025 

 
Referências 
 
ALARCON, Daniela. O retorno dos parentes: 
mobilização e recuperação territorial entre os 
Tupinambá da Serra do Padeiro, Sul da Bahia. Rio 
de Janeiro: E-papers, 2022. 
 
 
ALBERTI, Verena. História oral: desafios para o 
século XXI. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2000. 
 
 
ALBERTI, Verena. Manual da história oral. 2 ed. 
Rio de Janeiro: FGV, 2004. 
 
 
ANTUNES, Clóvis. Wakona - Kariri - Xukuru: 
aspectos socioantropológicos dos remanescentes 
indígenas de Alagoas. Maceió: UFAL, 1973. 
 
ARRUTI, José Maurício Paiva Andion. Morte e 
vida no Nordeste indígena: a emergência étnica 
como fenómeno histórico regional. Revista 
Estudos Históricos, v. 8, n. 15, p. 57-94, 1995.  
 
 
BANIWA, Gersem José dos Santos Luciano. A 
pedagogia da resiliência indígena em tempos de 
pandemia. Revista de Educação Pública, v. 30, p. 
1-17, 2021. 
 
 
CAVALCANTE, Madson Correia. Palmeira dos 
Índios: mapa do território da aldeia Xukuru-Kariri 
Cristo do Goití. Palmeira dos Índios: Uneal, 2024. 1 
mapa, color., 22,5 x 19 cm. Escala 1:1245. 
 
 
DÓRIA, Siglia Zambrotti. Resumo do relatório 
de identificação e delimitação da terra indígena 
Xukuru-Kariri. Brasília: Diário Oficial da União, 
20 de out. de 2008. 
 
FUINI, Lucas Labigalini. A territorialização do 
desenvolvimento: construindo uma proposta 
metodológica. Interações, v. 15, n. 1, p. 21-34, 
2014. 

 
 
HAESBAERT, Rogério. Da desterritorialização à 
multiterritorialidade. Anais do X Encontro de 
Geógrafos da América Latina - USP. São Paulo, p. 
6774-6792, 2005.  
 
 
MANZINI, Eduardo José. Considerações sobre a 
transcrição de entrevistas. Texto publicado no site 
“Transcrições.com”. 2014. Disponível em: 
https://transcricoes.com.br/wp-content/uploads/20
14/03/texto_orientacao_transcricao_entrevista.pdf. 
Acesso em: 05 nov. 2024. 
 
 
PEIXOTO, José Adelson Lopes. Memórias e 
imagens em confronto: os Xukuru-Kariri nos 
acervos de Luiz Torres e Lenoir Tibiriçá. Maceió: 
Editora Olyver, 2019. 
 
 
PEIXOTO, José Adelson Lopes. Minha identidade 
é meu costume: religião e pertencimento entre os 
indígenas Jiripankó-Alagoas. Palmeira dos Índios: 
GPHIAL, 2023. 
 
 
PENHA, Izabelle Louise Monteiro. O 
conhecimento indígena é uma matéria decolonial? 
Revista Brasileira de Estudos do Lazer, v. 10, n. 
03, p. 133-146, 2023. 
 
 
PESAVENTO, Sandra Jatahy. História & história 
cultural. 3 ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2014. 
 
 
PIRIGIPE, Luiz André Pires. A origem da aldeia 
Cristo do Goití. Novembro de 2023. 
Entrevistadores: Brunemberg da Silva Soares; Erick 
Charlles Oliveira Silva. Aldeia Cristo do Goití - 
Palmeira dos Índios/AL. 2023. Entrevista gravada 
em formato MP3. 
 
 

 
49 



“A gente precisa da terra para viver”: dilemas territoriais na aldeia Xukuru-Kariri Cristo do Goití (Palmeira dos Índios/AL) – Erick Charlles Oliveira Silva, 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro, José Adelson Lopes Peixoto, Claudia Roberta Lina Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

 

PIRIGIPE, Luiz André Pires. O Cacique Luiz 
André e a Aldeia Cristo do Goití. Outubro de 
2024. Entrevistadores: Erick Charlles Oliveira Silva e 
Ezequiel Pedro Farias Cajueiro. Casa do cacique 
Luiz André na Aldeia Cristo do Goití - Palmeira dos 
Índios/AL. 2024. Entrevista gravada em formato 
MP3. 
 
 
PRINS, Gwyn. História Oral. In: BURKE, Peter. A 
escrita da história: novas perspectivas. São Paulo: 
Editora Unesp, 2011. 
 
 
RAFFESTIN, Claude. Por uma Geografia do 
poder. São Paulo: Ática, 1993. 
 
 
RAFFESTIN, Claude. Space, Territory, and 
Territoriality. Enviroment and Planning D: 
Society and Space, v. 30, p. 121-141, 2012. 
 
 
RODRIGUES, Yuri Franklin dos Santos. “É tão 
bom dançar toré com os praiás”: etnicidade e 
ritual entre os Jiripankó – Alagoas. 2023. 
Dissertação (Mestrado em Antropologia Social). 
Universidade Federal de Alagoas, Maceió, 2023. 
 
 
SANTOS, Luan Moraes dos. Os Xukuru-Kariri e 
as elites: história, poder e conflito territorial em 
Palmeira dos Índios-AL (1979-2015). Maceió: 
Editora Olyver, 2020.  
 
 
SAQUET, Marcos Aurelio; SPOSITO, Eliseu 
Savério (Orgs). Territórios e territorialidades: 
teorias, processos e conflitos. São Paulo: Expressão 
Popular: UNESP, 2008. 
 
 
SILVA, Ermelinda Celestino da. Conhecendo uma 
anciã. Outubro de 2023. Entrevistador: Erick 
Charlles Oliveira Silva. Casa de Dona Nina – 
Palmeira dos Índios/AL. 2023. Entrevista gravada 
em formato MP3. 
 

 
SOARES, Brunemberg da Silva. Apropriações e 
usos de imagens sobre os índios Xukuru-Kariri 
em Palmeira dos Índios/AL (1968-2010). 
Maceió: Editora Olyver, 2020. 

50 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.03 

Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
  

Quilombo at UFS: the role of the Beatriz Nascimento Black Collective 
 

Lídia Carla Araújo dos Anjos* 

José Luanderson Santos Andrade**  
Edinéia Tavares Lopes*** 

 

 

Palavras-chave: 
Coletivo Negro Beatriz 
Nascimento 
Estudantes negras/os 
Políticas afirmativas 

Resumo: A finalidade deste estudo é apresentar resultados de pesquisa realizada no período 
da pandemia da COVID-19 sobre a atuação do coletivo de estudantes negros/as da 
Universidade Federal de Sergipe (UFS) denominado Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
(CNBN). Para tanto, realizou-se pesquisa qualitativa de campo inspirada na Investigação da 
Ação Participativa (IAP) de Fals Borda (2009), com aplicação de questionário e entrevista 
aberta, além de levantamento documental e revisão de literatura na Biblioteca Digital de 
Teses e Dissertações (BDTD). Criado em 2018, por incentivo do Núcleo de Estudos 
Afro-Brasileiros e Indígenas da Universidade Federal de Sergipe (NEABI-UFS), as 
iniciativas protagonizadas pelo CNBN fortaleceram os debates sobre as políticas 
afirmativas, além dos processos de autoafirmação da identidade negra de estudantes 
antirracistas. 

Keywords: 
Beatriz Nascimento Black 
Collective  
Black students 
Affirmative policies 

Abstract: The purpose of this study is to present the results of research carried out during 
the COVID-19 pandemic on the performance of the collective of black students at the 
Federal University of Sergipe (UFS) called “Beatriz Nascimento Black Collective” (CNBN 
in Portuguese). To this, a qualitative field research was conducted, inspired by Fals Borda's 
Participatory Action Research (2009), involving the application of a questionnaire and 
open interviews, as well as document collection and a literature review in the Digital 
Library of Theses and Dissertations. Created in 2018, with the encouragement of the 
Afro-Brazilian and Indigenous Studies Center of the Federal University of Sergipe 
(NEABI-UFS), the initiatives led by the CNBN strengthened the debates on affirmative 
action policies, as well as the processes of self-affirmation of the Black identity of anti-racist 
students. 

 
Recebido em 1° de março de 2025. Aprovado em 13 de maio de 2025. 

 
 
 

 
* Doutoranda pelo Programa de Pós-Graduação em Educação (PPGED-UFS). Mestrado em Direitos Humanos (UNIT/bolsista 
CAPES-FAPITEC). Especialização em Gestão de Saúde Pública e Saúde da Família (FANESE). Graduação em Serviço Social (UFS).  
Bolsista CAPES no PPGED/UFS. Integrante do Núcleo de Estudos Afro-brasileiros e Indígenas (NEABI/UFS) e da pesquisa nacional de 
âmbito do CNPQ “Caleidoscópio das Ações Afirmativas: avaliações, experiências e alcances das políticas de cotas nas universidades 
públicas”. E-mail: lidiaanjos.se@gmail.com. 
** Mestre pelo Programa de Pós-Graduação em Ciências Naturais da Universidade Federal de Sergipe (UFS). Professor da Rede Estadual de 
Pernambuco. Licenciado em Química pela Universidade Federal de Sergipe (UFS) Email: E-mail: luandersonfurler@gmail.com.  
*** Doutora e Pós-Doutora em Educação. Prof.ª Associada da Universidade Federal de Sergipe (UFS) e integrante do Programa de 
Pós-Graduação em Ensino de Ciências e Matemática, do Programa de Pós-Graduação em Educação, ambos da UFS, do Núcleo de Estudos 
Afro-brasileiros e Indígenas (NEABI/UFS) e da pesquisa nacional denominada “Caleidoscópio das Ações Afirmativas: avaliações, 
experiências e alcances das políticas de cotas nas universidades públicas” (CNPQ). E-mail: edineia.ufs@gmail.com. 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.03
mailto:edineia.ufs@gmail.com


Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
Lídia Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson Santos Andrade, Edinéia Tavares Lopes 

O CNBN e as estratégias de 
enfrentamento ao racismo na UFS 
 

A exploração das colônias, por meio da 
escravização do povo negro e indígena, acarretou 
realidades degradantes de vida em nome do avanço 
do progresso pelo capitalismo. Legitimado pela 
Igreja Católica, no século XV, o colonialismo tentou 
neutralizar e desvalorizar a memória do povo negro 
escravizado no Brasil. Esse processo desumanizante 
estruturou-se pela naturalização da classificação das 
raças, culminando com o racismo (Munanga, 2017).  

O racismo estrutural se constitui como uma 
forma sistemática de discriminação cujo 
fundamento é a raça. Ao manifestar-se, através de 
práticas conscientes e/ou inconscientes, culmina em 
desvantagens e/ou privilégios, a depender do grupo 
racial a que pertençam (Almeida, 2020).  

No caso brasileiro, os dados apresentados 
pelo 17º Anuário do Fórum de Segurança Pública de 
2023 denunciam que pessoas negras morrem com 
mais frequência (76,5%) vítimas de armas de fogo, 
mas quanto à violência letal, esta “não se encerra 
apenas na necessária e urgente retomada de políticas 
responsáveis de controle e rastreamento de armas de 
fogo” (Fórum de Segurança Pública, 2023, p. 30).  

Esses dados nos revelam que negras/os1 

continuam sendo as principais vítimas da violência e, 
de acordo com a mesma fonte, independente da 
ocorrência registrada.  

Reafirmando estatísticas já apresentadas em 
anos anteriores pelo próprio Anuário Brasileiro e 
pelo Atlas da Violência (2023), negras/os chegam a 
83,1% das vítimas de intervenções policiais, 
constituindo um percentual bem maior do que a 
participação proporcional delas/es na composição 
demográfica da população brasileira (Fórum 
Brasileiro de Segurança Pública, 2023, p. 31).  

Não obstante, as pesquisas evidenciam ainda 
que a população negra é maioria também entre a 
camada mais pobre da população. Representa 75,2% 
entre os/as 10% de brasileiras/os mais pobres (IBGE, 
2019).  

Os dados demonstram que a realidade 
brasileira está inserida em um contexto de 
sofrimento da população negra que sobrevive em 
um ambiente de precariedade das condições de vida, 
dentre outros fenômenos, ao lado do descarte de 

seus corpos pela necropolítica, traduzida enquanto 
perpetuação do colonialismo (Mbembe, 2018).  

Contudo, se por um lado a sociedade 
brasileira foi forjada no seio do projeto moderno 
colonial escravocrata que continua, com os efeitos da 
colonialidade, reproduzindo as desigualdades raciais 
em nosso país, por outro, a população negra, desde a 
formação dos quilombos, sempre se insurgiu contra 
esse projeto desumanizante e continua denunciando 
“marginalização, invisibilização e silenciamento da 
população negra em todos os campos sociais” 
(Almeida, Lima e Lopes, 2023, p. 28). 

Nesse sentido, entender as origens e causas do 
racismo estrutural, bem como as formas de seu 
enfrentamento pela população negra, envolve 
revisitar experiências exitosas protagonizadas 
coletivamente em diferentes modalidades e períodos, 
desde as formações dos quilombos até a constituição 
do Movimento Negro Brasileiro.  

Esse contexto envolve a realização de 
discussões que desnudam temas como o 
colonialismo, a descolonização do saber/poder e a 
decolonialidade (Maldonado-Torres, 2020), a 
interculturalidade (Fleuri, 2012), a 
interseccionalidade (Crenshaw, 2002) e a 
branquitude (Bento, 2002). 

Tais reflexões são essenciais ao engajamento 
da coletividade negra e fortalecem a luta antirracista, 
mesmo que por si só não baste. No entanto, são 
pontapés iniciais para a formulação de políticas 
afirmativas reparadoras para a população negra, a 
exemplo do que vimos nas Instituições de Ensino 
Superior (IES) público em relação à Lei n.º 12.711, 
de 29 de agosto de 2012, conhecida como Lei de 
Cotas.  

Fruto das pressões protagonizadas pelo 
Movimento Negro Brasileiro, esta lei possibilitou o 
aumento da população negra nas universidades 
públicas brasileiras. Importa refletir que, muito 
antes da Lei de Cotas, em 2004, Queiróz (2004), em 
seu artigo intitulado O negro e a universidade 
brasileira, sinalizava sobre a importância da inserção 
em condições de igualdade da presença negra nas 
universidades brasileiras. 

Em especial, nas universidades públicas do 
Brasil, destacam-se os coletivos de estudantes 
negras/os (Trindade, 2021). Suas práticas, 
constituídas em Gomes (2017) como educativas, 

52 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 51-65, Jun/2025 

questionam a colonização de perspectiva 
eurocentrada e branca do saber e poder e se projetam 
no campo da descolonização de tais processos que 
buscam a inferiorização do que está fora do padrão 
daquelas/es que dominam.  

Assim, considerando as universidades como 
espaços privilegiados de produção de saberes, de 
predominância branca, elitizada, eurocentrada, que 
somente se tornaram mais acessíveis ao povo negro 
por força da resistência negra repercutida na Lei de 
Cotas, delineamos, enquanto problema de pesquisa, 
entender como se processaram as experiências de 
auto-organização coletiva de estudantes negras/os na 
Universidade Federal de Sergipe, no período que 
sucedeu a Lei de Cotas em 2012.  

Em síntese, nossa questão central e suleadora2 
foi conhecer tais experiências na UFS. Dito isto, vale 
registrar que, como etapa preliminar, realizamos um 
levantamento das informações junto a integrantes 
mais antigos do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros 
e Indígenas da Universidade Federal de Sergipe 
(NEABI-UFS), em razão de este ser um espaço 
coletivo de organização militante da intelectualidade 
negra, cujo surgimento está exclusivamente dedicado 
à luta antirracista, a partir do compromisso com a 
realização de estudos sobre a temática aqui em 
questão.  

Assim, o resultado da primeira etapa nos 
levou ao Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
(CNBN), como uma experiência coletiva exitosa de 
acolhimento de estudantes negras/os que se 
processou na UFS nos anos 2018. 

Fortalece essa constatação o levantamento das 
teses e dissertações realizado na Biblioteca Digital de 
Teses e Dissertações (BDTD)3 que tratam sobre 
experiências de auto articulação e organização 
coletiva de estudantes que tenham tido o propósito 
de acolher estudantes negras/os na UFS, para além 
do CNBN.  

O tempo considerado foi o ano 2012 em 
razão da vigência da Lei de Cotas e a base de dados 
escolhida foi a BDTD em razão de a considerarmos 
uma das mais acessadas para fins de publicação de 
Teses e Dissertações até 2023, ano seguinte ao início 
do doutorado de uma das autoras.  

Nosso objetivo também foi o de tentar 
encontrar outras experiências na UFS, para além do 
CNBN, que não tivessem sido identificadas pelo 
NEABI-UFS.  

Usamos as palavras-chaves: Universidade 
Federal de Sergipe ou UFS e Estudantes Negr*. 
Apesar de obter como resultado 100 dissertações de 
mestrado e 26 teses de doutorado, ao adotarmos o 
método de exclusão que considerou a abordagem 
direta do tema em seus títulos, bem como os 
resumos, nenhum fazia relação com a 
auto-organização de estudantes negras/os na UFS.  

Do mesmo modo aconteceu quando 
buscamos os trabalhos por meio das palavras, 
Universidade Federal de Sergipe ou UFS e Coletivos 
Negr* e Universidade Federal de Sergipe ou UFS e 
Coletivo Negro Beatriz Nascimento.  

Em relação à palavra-chave CNBN, nenhum 
trabalho foi encontrado, conforme Quadro n.º 1, a 
seguir: 

 
Quadro n.º 1 – Resultado de pesquisa na BDTD sobre publicações envolvendo a auto-organização de estudantes 
negras/os com foco no acolhimento dessas/desses na UFS 

PALAVRAS-CHAVE TRABALHOS 
ENCONTRADOS 

 

DISSERTAÇÕES 
DE MESTRADO 

TESES DE 
DOUTORADO 

RELAÇÃO COM O 
OBJETO DE 

ESTUDO 
Universidade Federal de 

Sergipe e estudantes negr* 
123 100 26 0 

UFS e estudantes negr* 110 90 20 0 
UFS e coletivos negr* 49 38 11 0 

Universidade Federal de 
Sergipe e coletivos negr* 

53 41 12 0 

Universidade Federal de 
Sergipe e cotas raciais 

10 6 4 0 

CNBN ou Coletivo Negro 
Beatriz Nascimento 

0 0 0 0 

Fonte: Elaboração própria (2023), a partir da consulta à BDTD no período pós-2012 a 2023. 

 
53 



Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
Lídia Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson Santos Andrade, Edinéia Tavares Lopes 

Próximo do nosso objeto de estudo, 
encontramos trabalhos que se dedicaram a entender 
a percepção ou discurso de estudante negras/os 
cotistas e professoras/es nos cursos de alto prestígio 
na UFS como os de Medicina e Direito; o acesso de 
estudantes quilombolas à bolsa permanência na 
UFS; as cotas universitárias e prática pedagógica na 

Universidade Federal de Sergipe e ações afirmativas 
de um modo geral nas universidades, mas com foco 
nas ciências sociais. Tais trabalhos foram 
encontrados por meio dos conectores e palavras 
Universidade Federal de Sergipe or4 UFS or Cotas 
raciais; e Universidade Federal de Sergipe or UFS or 
Coletivos negr*, conforme Quadro n.º 2, a seguir: 

 
 

Quadro n.º 2 – Resultado de pesquisa com estudos que se aproximam do debate que envolve o acesso de estudantes 
negras/os na UFS, apesar de não tratarem diretamente da temática dos coletivos negros 

INFORMAÇÃO 

 

NÍVEL ANO AUTORIA LINK DE ACESSO 

O acesso de estudantes quilombolas 
beneficiários(as) do Programa Bolsa 

Permanência da 
Universidade Federal de Sergipe: uma análise 

de documentos institucionais 

Mestrado em 
Educação/UFS 

2021 Maria Adriana Pereira 
dos Santos 

https://ri.ufs.br/jspui/ha
ndle/riufs/15227 

 

Ações afirmativas no ensino superior: uma 
análise das teses e dissertações em ciências 

sociais 

Mestrado em 
Ciências Sociais 

2018 Felipe Bellido Quarti 
Cruz 

https://tede.ufrrj.br/
jspui/handle/jspui/6559 

O sonho do jaleco branco: ações afirmativas e 
os discursos de estudantes e professores de 

medicina da Universidade Federal de Sergipe 

Mestrado em 
Sociologia 

2018 Baruc Correia Fontes http://Ri.Ufs.br/Jspui/
Handle/Riufs/9249 

 
A experiência das ações afirmativas 

na Universidade Federal de Sergipe: os cursos 
de Direito e Medicina 

Mestrado em 
Antropologia/U

FS 

2014 Yérsia Souza de Assis https://Ri.Ufs.Br/Handl
e/Riufs/3171 

O debate sobre cotas universitárias: itinerários 
da prática pedagógica na Universidade Federal 

de Sergipe 

Doutorado em 
Educação/UFS 

2013 Andréa Hermínia de 
Aguiar Oliveira 

https://Ri.Ufs.Br/H
andle/Riufs/4901 

Fonte: Elaboração própria (2023), a partir das informações encontradas na BDTD. 
 
           

De modo geral, as teses e dissertações de 
âmbito nacional, sobre a articulação de estudantes 
negras/os em outras universidades do Brasil, 
reconhecem e legitimam a importância da atuação 
desses coletivos. No entanto, a partir do 
levantamento realizado na BDTD, em relação às 
pesquisas que se debruçaram a estudar a realidade de 
Sergipe, não visualizamos registros sobre as 
articulações negras estudantis na UFS. Portanto, nas 
dimensões científica e social é que entendemos a 
relevância deste estudo.  

No esteio de Gomes, que considera todo 
espaço coletivamente organizado, com o propósito 
explícito da luta antirracista, enquanto Movimento 
Negro, o CNBN, assim, inspirado em Gomes, 
integra o Movimento Negro Educador. Isto posto, 
buscamos responder as seguintes questões: 1. Quais 

as motivações que levaram estudantes negras/os a se 
articularem resultando na criação do CNBN na 
UFS? 2. Como se caracterizou o CNBN e como se 
processaram as práticas educativas deste coletivo?  

Vale registrar que a razão de estudar o 
Coletivo Negro Beatriz Nascimento iniciou-se em 
2019, durante o componente curricular 
denominado Diversidade, interculturalidade e 
relações étnicas e raciais no ensino de Química e 
Ciências5 e  se estendeu, na atualidade, pelas 
vivências acadêmicas e ativistas das autoras6. Não 
bastasse, o compromisso das/os autoras/es deste 
estudo está imbricado na própria condição de 
negritude das/os mesmas/os aliado aos espaços de 
militância em que atuam nos movimentos sociais e 
sindicais de âmbito antirracistas.   

 

54 

https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_73b65e0d92000069caa2a5cb719b7eec
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_73b65e0d92000069caa2a5cb719b7eec
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_73b65e0d92000069caa2a5cb719b7eec
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_73b65e0d92000069caa2a5cb719b7eec
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_73b65e0d92000069caa2a5cb719b7eec
https://ri.ufs.br/jspui/handle/riufs/15227
https://ri.ufs.br/jspui/handle/riufs/15227
https://tede.ufrrj.br/jspui/handle/jspui/6559
https://tede.ufrrj.br/jspui/handle/jspui/6559
http://ri.ufs.br/Jspui/Handle/Riufs/9249
http://ri.ufs.br/Jspui/Handle/Riufs/9249
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_2f837447c73ab5db799fe246c28bbcaf
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_2f837447c73ab5db799fe246c28bbcaf
https://bdtd.ibict.br/vufind/Record/UFS-2_2f837447c73ab5db799fe246c28bbcaf
https://ri.ufs.br/Handle/Riufs/3171
https://ri.ufs.br/Handle/Riufs/3171
https://ri.ufs.br/Handle/Riufs/4901
https://ri.ufs.br/Handle/Riufs/4901
https://www.sigaa.ufs.br/sigaa/portais/docente/docente.jsf
https://www.sigaa.ufs.br/sigaa/portais/docente/docente.jsf
https://www.sigaa.ufs.br/sigaa/portais/docente/docente.jsf


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 51-65, Jun/2025 

O trilhar do caminho: as etapas e os 
sentidos desta investigação 
 

Nosso referencial teórico se respalda em 
autoras/es decoloniais e críticas/es e nossas 
contextualizações estão fundamentadas nas 
epistemologias abissais do Sul (SANTOS, 2007), 
as/os quais em linha tênue argumentam que 

 
as linhas cartográficas “abissais” que demarcavam 
o Velho e o Novo Mundo na era colonial 
subsistem estruturalmente no pensamento 
moderno ocidental e permanecem constitutivas 
das relações políticas e culturais excludentes 
mantidas no sistema mundial contemporâneo. A 
injustiça social global estaria, portanto, 
estritamente associada à injustiça cognitiva global, 
de modo que a luta por justiça social global requer 
a construção de um pensamento “pós-abissal”. 
(Santos, 2007, p. 1). 
  

Nos valemos ainda da Pedagogia da Educação 
Libertadora e Transgressora buscada 
respectivamente em Freire (2003) e hooks (2017); e 
do racismo estrutural com a perspectiva do 
Movimento Negro Educador, ambos traduzidos, 
concomitantemente, por Almeida (2020) e Gomes 
(2017). Tais pensamentos referendam os estudos da 
decolonialidade em seus processos de rompimento 
com as formas tradicionais-coloniais de produção de 
conhecimento de base eurocentrada, elitizada e 
branca. 

Nossa metodologia demarcada pela pesquisa 
qualitativa de campo, baseada na Investigação da 
Ação participativa (IAP), ampara-se no paradigma 
da alteridade buscada em Fals Borda (2009), por 
meio do qual nos inspiramos a afirmar que nesse 
estudo não existe espaços para a neutralidade, mas 
compromisso ético-político-educativo com a 
visibilização e divulgação dos saberes que foram 
encontrados na militância do Coletivo Negro 
Beatriz Nascimento (CNBN). Nosso foco, como 
dito, são as/os estudantes negras/os organizados no 
CNBN, na UFS. 

Para Fals Borda (2009), evidenciar esses 
saberes auxilia a diminuição das tensões existentes na 
sociedade, por razões dentre as quais se situam: 
desigualdade social, étnico racial, de gênero, 
intergeracional e interseccional7. O mesmo autor 

defende que estudos dos quais pesquisadoras/es 
também são sujeitas/os de pesquisa, inspiram novas 
gerações à confiança, à sinceridade, ao respeito, à 
responsabilidade em um contexto de pesquisa que se 
realiza sentindo e pensando, ao estilo Fals Borda, 
2009, eis porque tais pesquisas se destacam como 
“sentipensantes”. 

Sob tais dimensões, nossa busca e 
aproximação com nosso campo de pesquisa se 
processou desde nós, enquanto pesquisadoras/es 
negras/os. A maioria integrante do Movimento 
Negro Educador, inseridas/os, como exposto, em 
diferentes trincheiras da luta antirracista.  

Nesse contexto, buscamos inicialmente 
conhecer as experiências exitosas de 
auto-organização de estudantes na UFS para acolher 
estudantes negras/os que participaram dos processos 
de seleção da UFS por meio da Lei de Cotas, 
especificamente nas vagas para estudantes negras/os.  

Como dito, o primeiro estudo que trata sobre 
o CNBN foi realizado com perspectiva didática, em 
um curso de formação de professoras/es. No âmbito 
da investigação realizada na orientação no PPGED, 
vinculada ao projeto Caleidoscópio (CNPQ), 
revisitamos os dados coletados durante a disciplina e 
aprofundamento com novas entrevistas e análises de 
documentos. 

Na primeira etapa foi realizado um primeiro 
levantamento das informações junto ao 
NEABI/UFS sobre experiências de auto-organização 
de estudantes para acolhimento de estudantes 
negras/os cotistas. Nossa escolha por iniciar pelo 
NEABI se deu em razão de este ser um núcleo de 
estudos encarregado exclusivamente de 
produzir/refletir sobre as questões afro-brasileiras e 
indígenas. O NEABI em Sergipe foi criado em 1984, 
inicialmente com a sigla NEAB. Nacionalmente, os 
NEABs foram formados por professoras/es ativistas 
militantes.  

Nas instituições de ensino público superior, 
demarcaram/demarcam a práxis docente na luta 
contra o racismo estrutural. Na UFS, seguindo o 
mesmo movimento, que se iniciou em âmbito 
nacional, recentemente, essa mesma militância 
passou a inserir a questão indígena no horizonte de 
seus estudos, o que alterou a sigla de NEAB para 
NEABI. Assim, como dito na introdução deste 
texto, contatamos com pesquisadoras/es mais 

 
55 



Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
Lídia Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson Santos Andrade, Edinéia Tavares Lopes 

antigos do NEABI-UFS e confirmamos que o 
CNBN, de fato, constitui a primeira experiência de 
organização das/os estudantes negras/es da UFS. 

Na segunda etapa contatamos as/os 
estudantes do CNBN e solicitamos nova autorização 
para a continuidade da pesquisa. Em seguida, 
revisitamos os dados coletados durante a realização 
da disciplina, tais como: o trabalho final da 
disciplina, questionários e dados das entrevistas8  
realizadas com as/os estudantes articuladas/os nesse 
coletivo, durante o desenvolvimento do trabalho 
vinculado ao componente curricular Diversidade. 

Sobre a coleta realizada no âmbito desse 
componente curricular, a caracterização do CNBN, 
por meio das/os suas/seus integrantes, deu-se de 
modo virtual, através do Google Forms, por meio do 
qual foram respondidas perguntas relacionadas ao 
perfil pessoal e à relação com o coletivo. Vale ressaltar 
que o questionário foi construído com a 
participação do próprio coletivo, como uma forma 
de possibilitar a maior interação possível com as/os 
integrantes do CNBN, como sujeitas/os 
participativas/os desta investigação.  

Essa metodologia de dimensão horizontal da 
Investigação da Ação Participativa possibilitou uma 
melhor aproximação e conhecimento mais 
consubstanciado deste coletivo. Para compreender a 
fundação do CNBN, foi adotado como critério de 
escolha para as entrevistas a participação no coletivo 
desde sua origem, pois elas/es estariam cientes das 
primeiras etapas de criação do espaço. Foi assim que 
chegamos às/aos duas/dois estudantes, por cuidados 
éticos apelidadas/os de Zumbi e Dandara9 
(estudantes negras/os do CNBN). Ambas/os 
participaram de todo o processo que envolveram 
também as entrevistas orientadas pelo questionário. 
Os apelidos também não estão relacionados às suas 
identidades de gênero. 

Cada entrevista foi agendada por meio das 
redes sociais e ocorreu pela plataforma Google Meet, 
com orientação da docente da disciplina, após 
autorização das/os entrevistadas/os. Os dados 
obtidos foram analisados com o intuito de ressaltar 
os pontos mais importantes da investigação. Esse 
fato não suprimiu a importância de aspectos não 
citados nesse estudo e nem a possibilidade de 
trabalhos futuros que possam advir a partir desses 
dados.  

Na terceira etapa, concomitante à realização 
das análises e ainda durante o trabalho do 
componente curricular Diversidade, realizamos 
nova entrevista com as/os estudantes do CNBN 
entrevistadas/os. O intuito foi o de ampliar os dados 
coletados, bem como apresentar nossas análises para 
apreciação e diálogo com as/os estudantes do 
CNBN.  

O primeiro entrevistado, Zumbi, é 
cofundador do CNBN. A segunda entrevistada, 
Dandara, passou a fazer parte do coletivo em 2019. 
Ambas/os concluíram seus cursos de graduação 
aproximadamente há 2 (dois anos) anos. Neste texto, 
visando garantir o anonimato e gênero das/os 
entrevistadas/os, utilizamos, respectivamente, as 
denominações Zumbi e Dandara para as/os 
mesmas/os.  

Vale registrar que a consecução dessas três 
etapas não ocorreu de forma rígida e fragmentada 
pois, como característica das pesquisas qualitativas e, 
sobretudo da IAP, elas ocorrem de forma articulada, 
de maneira que permitam certa fluidez entre uma e 
outra, tendo em vista que os dados coletados em 
cada etapa delineiam e dialogam com as demais. 

 
 

História, caracterização e o sentir-pensar do 
CNBN 
 

Podemos notar como nosso futuro será diferente, 
cada dia mais discussões sobre a temática e a 
importância negra, cada vez mais canais de 
comunicações, principalmente os utilizados pelos 
jovens engajados na militância. Por isso, 
acreditamos que o futuro poderá ser um lugar 
melhor. (Zumbi, 2021). 
 
As ações protagonizadas por estudantes 

negras/os de diversos cursos culminaram na criação 
do CNBN e originaram-se a partir da provocação de 
uma professora do NEAB-/UFS. Após esse 
estímulo, um grupo de alunas/os se mobilizou para 
realizar reuniões em torno de pautas, como: levantar 
as demandas e incômodos vivenciados por 
estudantes negras/os na UFS; definir o foco do 
coletivo; decidir sobre a forma de organização 
pessoal e como iriam lidar com as principais 
indagações que permeavam estudantes negras/os, 
dentre as quais se inseriam o sentimento de solidão, 

56 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 51-65, Jun/2025 

necessidade de partilha e fortalecimento pessoal e 
coletivo para permanecerem na UFS. Eis que surge 
então, o CNBN  

 
como um espaço de acolhimento e afetividade 
preta, fortalecimento das identidades, formação e 
informação no tocante ao conhecimento e leituras 
de bibliografias negras, e reivindicação das 
discussões a respeito de questões raciais nos 
cursos, departamentos, grupos e núcleos de 
pesquisa, programas de pós-graduação. (Coletivo 
Negro Beatriz Nascimento, 2018, p. 1). 
 
O nome Coletivo Negro Beatriz Nascimento é 

uma homenagem à intelectual negra e sergipana 
Maria Beatriz Nascimento, que nasceu na capital, 
Aracaju, sendo a oitava filha do casal Rubina Pereira 
do Nascimento e Francisco Xavier do Nascimento. 
A intelectual negra migrou para a região sudeste em 
1949, e em 1969 (aos 28 anos) ingressou no ensino 
superior da Universidade Federal do Rio de Janeiro 
(UFRJ), concluindo seus estudos em 1971 
(Literafro, 2021). Tempos depois, tornou-se 
professora da rede estadual Fluminense e iniciou sua 
pós-graduação, concluída em 1981. A importância 
de seu legado, que durante anos ficou no anonimato, 
está diretamente vinculada ao entendimento sobre a 
relação da/o negra/o com a formação (Literafro, 
2021).  

A historiadora se debruçou sobre o estudo da 
formação de professoras/es quilombolas. Além disso, 
suas obras são de grande importância na reflexão 
referente ao racismo, seu enfrentamento e às 
desigualdades sociais (Ratts, 2007). Não bastasse, 
Beatriz Nascimento dedicou-se ainda a poesia por 
meio de seus estudos na área de Letras. Tragicamente 
foi assassinada em 28 de janeiro de 1995, pelo 
companheiro de uma amiga acometida de violência 
doméstica e que Beatriz Nascimento defendia 
(Ratts, 2007). Corroboramos com Reis (2020) ao 
afirmar que  

 
Beatriz nos deixou de forma violenta, como 
violenta é a vida de muitos jovens negros ainda 
neste País, como ainda as mulheres negras são 
tratadas por meio do racismo e da violência física e 
simbólica do machismo. (Reis, 2020, p. 128). 
 

Aferimos, a partir da motivação que 
culminou com o seu assassinato, que para além do 
racismo identificado em algumas narrativas que 
consultamos sobre o trágico episódio, que Beatriz foi 
vítima também do machismo e da misoginia10.  

Considerando o robusto patrimônio cultural 
e intelectual sem o devido reconhecimento público e 
acadêmico à altura da relevância de suas produções e 
publicações, segundo nossas entrevistadas, foi uma 
simbólica forma de enfrentar os processos de 
apagamentos de sua história frente à importância de 
seu pensamento para o Movimento Negro e 
Quilombola. 

Para nós pesquisadoras/es negras/os, essa 
atitude de homenagear Beatriz Nascimento 
tomando seu nome emprestado ao coletivo 
representou uma prática de educação antirracista 
significativa na tentativa de eternizar sua memória. 
Representou ainda uma estratégia de enfrentamento 
ao racismo no meio acadêmico. Preponderou nesta 
homenagem o reconhecimento sobre a necessidade 
de vencer o apagamento acadêmico em relação à sua 
luta, história e produção.   

Para as/os entrevistadas/os, esse 
reconhecimento se mostrou familiar às/aos 
estudantes negras/os, que manifestaram sentimentos 
semelhantes ao identificarem como são tratadas/os e 
acolhidos/as nos espaços, de um modo geral e, 
especialmente na UFS. Um lugar que, segundo 
elas/eles, naquele momento, em 2018, imprimia 
nelas/es a sensação de vivenciarem recorrentes 
investidas de desqualificação das próprias trajetórias 
e importância enquanto estudantes negras/os, em 
grande parte cotistas. 

Seus registros indicaram que, já nas reuniões 
as/os estudantes partilhavam que se sentiam 
invisibilizadas/os/desvalorizadas/os dentro da UFS, 
por serem negras/os e cotistas. A ausência de leituras 
sobre autoras/es negras/os, mesmo em disciplinas 
que tratavam sobre o ensino de África, também era 
uma realidade sentida.  

Assim, na sinergia deste sentimento, alinhada 
à história que retrata também a realidade da mulher 
negra no Brasil, as/os estudantes se identificaram 
com Beatriz Nascimento, principalmente por se 
verem na mesma realidade, como se tratassem do 
próprio apagamento discente na UFS. Nessa seara, o 
grupo finalmente definiu o nome do CNBN para 

 
57 



Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
Lídia Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson Santos Andrade, Edinéia Tavares Lopes 

promover o reconhecimento, obras e pensamentos de 
Bia11. (Zumbi, 2020).  

Sobre esse sentimento de apagamento, Zumbi 
(2020) relatou que sempre se indagava sobre não 
encontrar seus pares no que se refere a trajetórias 
similares e anseios também. Foi no coletivo que 
percebeu que estas pessoas só estavam desarticuladas. 
Cada uma/um em seu próprio universo e o mesmo 
sentimento de solidão e insegurança. No CNBN 
encontram um lugar seguro para compartilhar dores, 
tornando-se referência para outras/os estudantes 
negras/os como lugar de fortalecimento. Uma 
experiência de amizade, luta contra o racismo, de 
entendimento, de vivências e estudos para uma 
leitura crítica de mundo, com alguma possibilidade 
de representar permanência nesse espaço. 

Podemos afirmar, a partir do acesso a 
algumas produções encontradas na revisão de 
literatura sobre coletivos negros, buscadas em Silva 
(2020; 2021) e Trindade (2021), que no Brasil, os 
coletivos negros universitários são espaços de 
segurança, de apoio, de solidariedade e de 
identificação, onde não são apenas discutidas pautas 
relacionadas à militância, mas também diversas 
outras questões que perpassam a vida cotidiana 
das/os estudantes de um modo geral. Segundo 
Dandara (entrevista de 2020), o CNBN tem muito 
significado e importância nas vidas das/os jovens 
negras/os. Reforça sua opinião o argumento de que, 
enquanto não estava mergulhada nas ações e 
reuniões do coletivo, ela mesma não tinha essa visão 
sobre a importância desse espaço e de sua própria 
negritude. Isso ocorre porque, no âmbito do racismo 
estrutural,  

 
Os alunos negros sofrem preconceito e nem se dão 
conta, desde não estudar autores negros, não vê 
referencias com suas características, desde fazer 
parte de um centro acadêmico que homenageia 
um homem extremamente racista. Pequenas 
coisas, desde poucos ou nenhuns professores 
negros. Essas coisas estão naturalizadas em nosso 
dia, além do que os estudantes negros estão 
sozinhos. Vemos poucos estudantes que se 
identificam com nossas dores, ninguém para 
compartilha; dar um ombro ou para entender. 
(Dandara, 2020).  

 

Os relatos acima nos remetem ao que 
Munanga (2010) reflete em relação ao mito da 
democracia racial. Mesmo na academia o racismo 
segue se efetivando e legitimando revestido de uma 
sutileza dos que o naturalizam enquanto um 
processo inexistente, onde se afirma que ninguém é 
vítima e muito menos racista e, pelo contrário, a 
riqueza do país se encontra justamente nessa 
diversidade racial que convive “harmonicamente”. 
Para o autor, essa lógica caracteriza o racismo à 
brasileira, sendo necessário desnudar sua 
operacionalidade no contexto de um crime 
considerado pelo mesmo, por tais razões, como 
perfeito. (Munanga, 2010). 

Na perspectiva dos coletivos negros 
articulados nas universidades e, em especial o 
CNBN, na UFS, afirma-nos Dandara (2020) que, 
além de organização política, o CNBN é um lugar de 
promoção da amizade. Um espaço para compartilhar 
relatos sobre o que é ser negra/o em um país racista, 
que julga e inferioriza a/o outra/o a partir da cor da 
pele e que não compreende quem é julgada/o. Em 
suas palavras, as ações do coletivo engajam o 
Movimento Negro. Dandara (2020) relatou como 
são educativas as trocas de saberes que se operam no 
âmbito das conversas com as/os alunas/os do ensino 
básico, falando sobre racismo, estimulando-as/os a 
pensarem sobre assuntos relacionados à identidade 
negra, como o racismo influencia suas vidas e como 
fazer para se defenderem, terem voz e expectativas a 
partir do orgulho de ser negra/o.   

Com o tempo, as ações do CNBN foram 
ganhando respaldo na UFS e as demandas foram 
aumentando, mas sem um aporte institucional que 
validasse ou mesmo amparasse estas iniciativas. 
Representadas pelas diversas ações realizadas na 
UFS, entre rodas de diálogos sobre o racismo, 
políticas afirmativas, lives, e mais as palestras e cursos 
realizadas fora da UFS, as demandas pela presença do 
CNBN nos espaços foram se avolumando 
desproporcionalmente à quantidade de estudantes 
para tocar tais tarefas. Administrar tamanha 
responsabilidade e ainda conciliar as exigências 
acadêmicas em um ambiente hostil foram algumas 
das dificuldades encontradas pelo CNBN, 
configuradas na falta de apoio institucional. 

Entretanto, de forma categórica, Zumbi e 
Dandara (2020) afirmaram que tais demandas nem 

58 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 51-65, Jun/2025 

de longe foram o maior problema encontrado 
pelas/os estudantes negras/os. O principal desafio é 
sobreviver na UFS em meio ao racismo estrutural. 
As tentativas de fazer o coletivo dar errado se 
processaram de várias formas, desde se tentar 
influenciar as/os negras/os a não se dedicarem ao 
engajamento político e persuadirem as/os mesmos/as 
para se posicionarem contrárias/os às ações 
afirmativas, até mesmo a tentar fazer com que 
essas/esses estudantes não se reconhecessem como 
negras/os, mas como estudantes iguais a todas/os 
as/os outros/as indistintamente. 

Essa realidade impulsionou o CNBN a 
buscar novas/os integrantes ao coletivo, que 
flexibilizou os critérios de inserção no espaço. Desde 
a criação em 2018, o critério adotado pelo coletivo 
era ser estudante negra/o de graduação da UFS. Por 
volta de 2020, bastava ser estudante negra/o da UFS. 
Contribuiu também para essa flexibilização o fato de 
suas/seus fundadoras/os se aproximarem do período 
de conclusão dos cursos e possibilidade da realização 
da pós-graduação. Todas essas questões e mais a 
recepção de novas/os estudantes negras/os ao 
coletivo passaram a integrar o campo das 
preocupações do CNBN. O coletivo, então, passou a 
refletir de que maneira poderia atrair mais 
estudantes negras/os para pensar sobre a questão 
racial. 

Segundo Zumbi (2020), o CNBN 
flexibilizou suas regras para que qualquer estudante 
negra/os da UFS pudesse se motivar a construir o 
CNBN. Assim, adotaram um sistema tranquilo de 
recepção da estudantada, sem tantas 
responsabilidades que pudessem pesar sobre os 
ombros de quem precisa dar conta das exigências das 
disciplinas. Daí, para começarem a participar das 
reuniões era um bom começo de vivência na UFS 
para se motivarem a participar e se comprometerem 
com a causa.  

Desse modo, as/os estudantes, aos poucos, 
assumiam tarefas de acordo com suas possibilidades. 
Vale aqui registrar que é notória a adoção, por parte 
do Coletivo, da divisão de tarefas, como forma 
pedagógica de auto-organização que se operou 
segundo a concepção coletiva de incentivo à 
participação política. Entre as atividades se insere o 
registro das presenças. As chamadas, quando feitas, 
representam oportunidades de apresentação e 

recepção pelo Coletivo às/aos calouras/os. Tudo 
pensado e planejado coletivamente no sentido de 
engajar estudantes para a participação e formação 
antirracista. De acordo com Zumbi e Dandara 
(2020), o CNBN tem uma postura bem aberta em 
relação à discussão de diferentes temas, mas a 
temática principal são as/os estudantes negras/os na 
UFS. Suas/seus integrantes fazem uma reunião no 
final do ano ou no começo para planejarem as ações 
que executarão durante o ano, com espaço para 
flexibilidade. Também ocorrem diálogos que fazem 
com que o núcleo trabalhe assuntos mais 
abrangentes de acordo com a conjuntura 
apresentada. 

O coletivo promovia um espaço em que as/os 
integrantes estudavam o que não estavam 
acostumadas/os a refletir e muito menos debater. 
Podemos perceber que coletivos negros são 
oportunidades para renascer as/os invisibilizadas/os 
das histórias, com seus saberes. No caso do CNBN, 
seus estudos a partir da formação política com 
centralidade na luta antirracista são pautados, a 
priori, nos sentidos e significados das produções da 
própria Beatriz Nascimento, que abordava sobre o 
papel social da mulher negra em uma sociedade 
racialmente dividida, além de trazer reflexões sobre as 
opressões de gênero, discriminações de raça e classes 
presentes na academia.  

Pinn (2019) nos aponta que nas produções de 
Beatriz Nascimento são relatadas questões sobre a 
enunciação da História do Negro no Brasil, a 
branquitude e a necessidade da (des)colonização dos 
saberes para uma perspectiva mais afrocentrada, com 
um aprofundamento que possibilita outras formas 
de pensar a/o negra/o na sociedade, assim como a 
própria realidade histórica brasileira. Ao tempo que 
estuda, o CNBN lida com a problemática existente 
dentro do próprio campus da UFS, auxiliando 
estudantes negras/os com orientações para o 
incentivo a e realização dos caminhos para se realizar 
denúncias de racismo a estudantes em sofrimento. 

Na visão de Zumbi e Dandara (2020), a UFS, 
institucionalmente falando, não possui uma prática 
cotidiana antirracista. Nesse sentido, o combate ao 
racismo somente ocorre no discurso, mas na prática 
é insuficiente, exceto pela iniciativa muito 
particularizada e comprometida de algumas/alguns 
professoras/es, estudantes e técnicas/os negras/os 

 
59 



Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
Lídia Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson Santos Andrade, Edinéia Tavares Lopes 

antirracistas que não representa o fazer coletivo da 
instituição. Alicerçada no pensamento de Gomes 
(2017), enquanto pesquisadoras negras, 
identificamos que as iniciativas protagonizadas pelo 
CNBN, sim, podem ser vistas enquanto práticas 
educativas do Movimento Negro que se 
realizou/realiza na UFS, com o protagonismo de 
estudantes negras/os, por meio do CNBN.  

Zumbi e Dandara (2020) relatam que a luta 
para ampliar a leitura crítica de realidade junto à 
estudantada sobre a importância do enfrentamento 
ao racismo é um desafio diário. É um debate 
sobretudo que envolve dor. E nem todas/os, para 
além das/os estudantes, entendem a devida 
importância de um movimento como esse que parte 
das/os próprias/os estudantes negras/os. Sobre o 
sistema que envolve o racismo estrutural na UFS e as 
denúncias12 realizadas, relatou-nos Zumbi (2020), 
que  

 
Certa vez, o CNBN realizou na UFS um evento 
estrategicamente intitulado Diálogos institucionais 
I e II. O objetivo era promover uma aproximação 
com a gestão da UFS para a realização do diálogo 
sobre as cotas raciais, a realidade de estudantes 
negras/os, as políticas afirmativas, acesso e 
permanência. Assim, o CNBN encaminhou 
convite para os pró-reitores, mas eles se limitaram 
a mandar representantes nas duas edições. Na 
segunda edição, a vice-reitora ainda compareceu. 
Essa indiferença às propostas do CNBN para 
traduzir as preocupações acerca da realidade do 
estudante negro na UFS levou o coletivo a 
formalizar denúncia ao Ministério Público Federal 
(MPF) de uma série de irregularidades praticadas 
na UFS. O objetivo com o envolvimento do MPF 
nesta relação foi garantir o cumprimento por parte 
da UFS de suas responsabilidades e deveres para 
com a política de igualdade racial nesse espaço. 
(Zumbi, 2020). 

 
Assim, para o coletivo não há efetividade na 

política afirmativa implantada na UFS desde 2008. 
Coibir as fraudes das cotas passou a ser uma 
demanda também do CNBN e uma realidade em 
várias universidades públicas do país. As/os que não 
desejam o avanço do Coletivo são as/os que almejam 
a invisibilidade do CNBN e consequentemente o 
apagamento de tais pautas. Nessa dimensão, nos 
chama a atenção Pinn (2019) para o quanto Beatriz 

Nascimento sofreu com o processo de invisibilização 
durante o período acadêmico, assim como outras/os 
negras/os de sua geração, tendo sido pouco lida e 
raramente mencionada, principalmente no campo 
de conhecimento de História. 

Pinn (2019), em seu estudo sobre a 
invisibilidade negra na historiografia brasileira, 
descreveu como a produção acadêmica de Beatriz 
Nascimento é essencial para compreender as 
insuficiências metodológicas e estruturais do fazer 
histórico, ressaltando assim que a história da/o 
negra/o brasileira/o, que é produzida nas academias, 
assumiu um papel estereotipado.  

Segundo nossas/os entrevistadas/os, uma 
outra dificuldade encontrada pelo Coletivo é o fato 
de não possuírem espaço físico. Suas/seus 
integrantes se reúnem em locais aleatórios 
encontrados por acaso, pelos corredores da UFS.  
Apesar de tudo isso, o CNBN acredita que há 
pessoas que buscam abraçar a causa do Coletivo e, de 
alguma forma, muitas/os estudantes entendem sua 
relevância enquanto um aquilombamento. Assim, 
mergulhadas/os nas ideias de Beatriz Nascimento, no 
Coletivo o assunto Quilombo é o que mais as/os 
definem.  

Isto se justifica porque, segundo as/os 
estudantes, o quilombo tem tudo a ver com o 
pioneirismo desta discussão em Beatriz Nascimento, 
que o definiu enquanto a própria história da/o 
negra/o brasileira/o. É no ensinamento de Beatriz 
Nascimento que podemos comprovar ao longo da 
história da/o negra/o no Brasil, das/os africanas/os e 
suas/seus descendentes, que a resistência negra foi se 
lapidando no interior das ações do Movimento 
Negro em cada etapa da história de um modo 
diferenciado, mas sempre na história de luta.  

O autor Reis (2020) produziu uma 
dissertação na qual há relatos de pensamentos e 
narrativas de Beatriz Nascimento, que define o 
quilombo como a própria história sobre o negro 
brasileiro. Para o CNBN, do mesmo modo, de todas 
as causas abraçadas pelo coletivo, o assunto 
“Quilombo” é o que mais define o núcleo. Isto é, 
porque o quilombo tem tudo a haver com Beatriz 
Nascimento, que é uma pioneira sobre esse tema. A 
Beatriz ensina que ao longo da história do negro no 
Brasil, dos africanos e seus descendentes, sempre 
esteve presente essa postura de busca por liberdade. 

60 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 51-65, Jun/2025 

Portanto, analogicamente, nas universidades, são os 
coletivos negros aquilombados que gritam: você pode 
se organizar coletivamente para construir essa 
liberdade, para construir esse lugar, onde você pode ser 
e estar como negra/o. É isso que o CNBN é e constrói: 
um grande quilombo. (Zumbi, 2020).   

Nessa seara, a educação transgressora é 
fundamental para o desenvolvimento da leitura 
crítica de mundo numa perspectiva de educação para 
a liberdade. Pensando nisso, inspirada em Freire 
(2003), afirma-nos hooks (2017) que é preciso 
transgredir essa ordem rumo à educação capaz de nos 
libertar a todas/os, negras/os e brancas/os, das 
armadilhas da opressão. Essas ações reforçam o papel 
educador que o CNBN desempenhou/desempenha.  

Atento a essa realidade, o Coletivo propõe 
ainda a criação de mecanismos específicos de 
denúncias de racismo, o que acabou não 
acontecendo. Os casos de crimes de racismos 
ocorridos na UFS até 2021, por exemplo, eram 
denunciados em âmbito da ouvidoria da UFS, por 
meio do SIGAA e essa única modalidade de 
denúncia acabava por não surtir efeito para pessoas 
negras que não sentiam segurança para realizá-la e 
por esta razão preferiam a realização da denúncia por 
outros meios, sendo necessário efetivar meios mais 
acolhedores e seguros por parte de quem sofre 
racismo.  

 
 

Considerações finais 
 

É no contexto da implantação da Lei de Cotas 
em 2012 que passam a emergir os coletivos 
protagonizados por estudantes negras/os nas 
universidades do Brasil. De modo geral, os Coletivos 
Negros, que emergem após o aumento da inserção 
de negras/os nas universidades, lutam por uma 
educação antirracista, por direitos iguais para todas 
as pessoas independente das questões raciais, mas 
com atenção especial para a diversidade, as 
interseccionalidades e as diferenciações de 
oportunidades a partir desta. Nas instituições de 
ensino público superior, esses coletivos têm atuado 
por meio de projetos que extrapolam os muros das 
universidades.  

Nacionalmente, os coletivos negros 
articulados por estudantes negras/os nas 

universidades representam mais um lugar de luta 
antirracista para os que ainda estão chegando nesse 
universo. Essas/es estudantes, em grande parte, não 
encontram sentimento de pertença nas instituições 
de ensino superior público. Assim, na busca pelas 
experiências exitosas de auto-organização coletiva de 
estudantes para acolher estudantes negras/os na 
UFS, a partir dos anos 2012, deparamo-nos com a 
práxis do CNBN, que em Sergipe, emergiu em 2018 
com objetivo de acolher estudantes negras/os, 
incentivando-as/os a sobreviverem ao racismo 
estrutural e assim, permanecerem nesse espaço.  

As iniciativas antirracistas protagonizadas 
pelo CNBN se realizaram para além dos muros da 
UFS. Processaram-se também em escolas públicas e 
particulares, representando verdadeiros exemplos da 
capacidade coletiva de auto-organização negra de 
educação antirracista.  

Tais práticas, traduzidas aqui como 
educativas, incentivaram trocas de saberes sobre a 
questão racial, as políticas afirmativas, a negação da 
ancestralidade pela colonialidade e a devida 
visibilidade dos processos decoloniais, com 
predominância de estudos referenciados em 
autoras/es negras/os. Assim, o CNBN lutou por 
benefícios para a educação, como por exemplo, 
bolsas de estudo, cotas para a pós-graduação, criação 
e implementação de restaurantes universitários e 
auxílios diversos para ajudarem na permanência de 
estudantes negras/os nos estudos.  

Redimensionando nosso olhar para todo o 
processo de construção do CNBN, caracterizamo-lo 
como um espaço de afeto entre estudantes 
antirracistas, que favoreceu o fortalecimento da 
pauta sobre as políticas afirmativas e a permanência 
de estudantes negras/os na UFS, valendo a pena 
aprofundar esse estudo para o período em que o 
CNBN protagonizou as denúncias de fraudes contra 
as cotas raciais na UFS em 2019. 

De que forma essas denúncias chegaram ao 
conhecimento do Ministério Público Federal? O que 
foi encaminhado pelos órgãos públicos no sentido 
de implementação da política afirmativa na UFS? 
Como se comportou a gestão da UFS a partir dessas 
denúncias? Enfim, quais os efeitos produzidos em 
termos de política pública de prevenção das fraudes 
das cotas raciais na UFS? São outras perguntas que 
valem a pena serem investigadas. O levantamento 

 
61 



Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
Lídia Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson Santos Andrade, Edinéia Tavares Lopes 

bibliográfico sobre os coletivos negros de um modo 
geral nos levou a entender que os mesmos 
possibilitam à juventude negra a (re)construção da 
identidade, o fortalecimento de suas vivências, 
afetividade, estudos e capacidade de mobilização, em 
uma instituição até então incomum à sua presença: a 
universidade pública.  

Nesse sentido, de forma mais contundente 
nos anos 2018 e seguintes, o CNBN nos levou a 
entender a importância de visibilizar seus processos a 
partir de suas próprias vozes. Inspirados em Beatriz 
Nascimento (1989; 2021), o CNBN compreende  
aquilombamento enquanto construção de um 
espaço coletivo de (re)conexão com a ancestralidade, 
resistência, afeto, pertencimento, (re)construção de 
identidades e ocupação de espaços sociais para 
possibilitar, no caso de estudantes negras/os, 
inseridos no contexto da UFS, uma experiencia 
menos rude de estar na universidade e contribuir, da 
forma que lhes cabem, com a não desistência 
dessas/es estudantes do sonho de continuarem seus 
estudos. 

Portanto, o CNBN envolve compromisso 
político diário por políticas públicas de combate à 
exclusão de estudantes negras/os no meio acadêmico, 
fortalecimento do conhecimento produzido pela 
intelectualidade negra, valorização da estética e 
beleza da negritude, incentivo a compreensão 
emergente de que a luta antirracista não pode ser 
exclusiva da população negra e a necessidade da 
garantia não só do acesso, mas também do 
acolhimento e a permanência de estudantes 
negras/os na UFS. Daí a relevância desse estudo 
intitulado Aquilombando a Universidade: a práxis 
do Coletivo Negro Beatriz Nascimento. 
 
 
Notas 

 
1 Faremos o uso em todo o texto do símbolo gráfico “/a” 
ou “/as” ao lado de toda palavra e/ou termo que 
comumente a língua portuguesa utiliza apenas no 
masculino para também nos referirmos ao feminino. 
Aqui priorizaremos primeiro o uso do termo no 
feminino, que será seguido do termo no masculino. Este é 
um posicionamento político de enfrentamento ao 
machismo expresso em nossa norma culta. Temos ciência 
de que a linguagem inclusiva de gênero, para considerar a 

realidade que compreende uma infinidade de formas de 
estar/viver em nossa sociedade – pessoas Lésbicas, Gays, 
Bissexuais, Travestis e/ou Transexuais, Queer, Intersexos, 
Assexuais, Pansexuais, Não binárias e outras identidades 
(LGBTQIAPN+) –, é uma realidade e reconhecemos sua 
devida importância, mas em fase ainda de apropriação de 
seus usos, resolvemos nesse texto nos limitar apenas ao 
sinal gráfico acima mencionado, bem como os dois termos 
para nos referirmos ao feminino e ao masculino, mesmo 
compreendendo que por si só tais termos não 
recepcionam toda a diversidade que permeiam as 
identidades de gênero. 
2 Aqui, ao invés de questão norteadora, trazemos como 
referência os saberes e produções conhecimentos abissais 
do Sul - que valoriza tudo o que foi inferiorizado por estar 
fora do padrão e linguagem eurocentrada que tem o norte 
ocidental como centro de tudo. Daí porque nossa questão 
aqui se destacar como suleadora. 
3 O levantamento foi realizado em torno dos seguintes 
buscadores estudantes negr* e Universidade Federal de 
Sergipe ou UFS; coletivos negr* e Universidade Federal de 
Sergipe ou UFS; Universidade Federal de Sergipe ou UFS e 
CNBN ou Coletivo Negro Beatriz Nascimento. O símbolo 
* (asterisco) logo após as letras negr foi inserido como uma 
forma de se ter um alcance maior da busca para o 
encontro de produções com termos aproximados, como 
negro e negra, (no singular e/ou plural), outros. 
4 O uso do termo “or” é usado em pesquisas de bases de 
dados para se referir ao termo “ou". 
5 Esta disciplina, ofertada no Curso de Licenciatura em 
Química do Campus de Itabaiana da UFS, reflete sobre 
questões de alta relevância do ponto de vista de alguns 
dilemas da diversidade e das adversidades advindas das 
diferenças na construção da nossa sociedade em que estão 
envolvidos os povos indígenas e negros com seus 
contextos de vida. Foi ministrado pela última autora deste 
texto e teve o primeiro autor como aluno. 
6 Nos Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros/as e Indígenas 
(NEABI), Movimento Nacional de Diretos Humanos 
(MNDH), Instituto Braços (IB/único centro de defesa de 
direitos humanos de Sergipe), Programa de 
Pós-Graduação em Educação da UFS (PPGED-UFS), 
nível de doutoramento; e, por fim, no projeto de pesquisa 
de âmbito nacional denominado Caleidoscópio das Ações 
Afirmativas: avaliações, experiências e alcances das 
políticas de cotas nas universidades públicas (com 
financiamento CNPQ). 
7 Termo cunhado em 1989 por Kimberlé Crenshaw, 
ativista americana de direitos civis e estudiosa da teoria 
crítica racial, para explicar a multiplicidade das diversas 
facetas que envolve a realidade de ser mulher, a exemplo 
da questão racial, de classe, gênero, como uma forma de se 
entender como ser mais “inclusive” diante da diversidade. 

62 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 51-65, Jun/2025 

Nessa perspectiva que vai aprofundar as questões que 
envolve a interseccionalidade, ver também: COLLINS, 
Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. 
Tradução de Rane Souza. São Paulo: Boitempo, 2021. 
8 Tais dados como questionários, Google Forms e roteiros 
de entrevistas podem ser acessados nos arquivos do 
próprio NEABI, na UFS. O conteúdo destes com a 
identificação das/os entrevistadas/os respeitam o sigilo sob 
a guarda do NEABI. Por razões de compromisso, cuidado 
e princípios ético-políticos, a identidade de nossas/os 
entrevistadas/os nesse estudo foi preservada. Para facilitar 
a realização das análises por parte das/os autoras/es desta 
pesquisa, seus nomes foram substituídos por 
personalidades negras de nossa história. Essa estratégia 
teve o propósito ainda de facilitar tanto a fluidez da leitura 
por parte do/a leitor/a, como a visibilidade e 
fortalecimento da imagem daqueles/as que lutaram antes 
de nós por dias melhores para o povo negro.  
9 Ainda em respeito aos cuidados e compromissos 
ético-políticos, preservamos também aqui as informações 
quanto ao gênero e identidades de gênero das/os 
entrevistadas/os. Portanto, os nomes aqui escolhidos não 
necessariamente correspondem aos gêneros e identidades 
de gênero dos/as entrevistadas/os. 
10 O machismo trata da ideia da superioridade do 
homem sobre a mulher. A misoginia pode se manifestar 
de várias maneiras. Suas formas estão todas ligadas ao ódio 
contra a mulher. (Chaves, 2019). 
11. Forma carinhosa que o entrevistado Zumbi atribui a 
Beatriz Nascimento em sua maneira de aproximar-se e se 
referir à intelectual. 

 
 
Referências 
 
ALMEIDA, Lívia Jéssica Messias de; LIMA, Maria 
Batista. LOPES, Edinéia Tavares. Ventos insurgentes 
ao amanhecer: a educação das relações étnico-raciais 
no curso de pedagogia da universidade federal de 
Sergipe. In: REIS, Maria da Conceição dos; 
MESSIAS, Elizama Pereira (Org.). A educação das 
relações étnico-raciais em cursos de pedagogia 
do nordeste: olhares docentes e estudantis. 
Petrolina: IFS SertãoPE, 2023, p.  28-46. 
 
 
ALMEIDA, Sílvio Luis. de. Racismo estrutural? In: 
Feminismos plurais/Djamila Ribeiro (Org). São 
Paulo: Sueli Carneiro. Editora Jandaíra, 2020.  
 
 

BENTO, Maria Aparecida Silva. Branqueamento e 
branquitude no Brasil. In: CARONE, Iray; 
BENTO, Maria Aparecida Silva; PIZA, Edith 
(Orgs.). Psicologia social do racismo: estudos 
sobre branquitude e branqueamento no Brasil. 2. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes,  p. 1- 30, 2003.  
 
 
BDTD. Biblioteca Digital Brasileira de Teses e 
Dissertações. 2023. Disponível em: 
http://bdtd.ibict.br/vufind/Content/whatIs. 
Acesso em: 11 de ago. 2023.  
 
 
BRASIL. Lei n.º 12.711, de 29 de agosto de 
2012. Dispõe sobre o ingresso nas universidades 
federais e nas instituições federais de ensino técnico 
de nível médio e dá outras providências.  
 
 
CHAVES, Thaís. Machistas em tratamento: os 
homens que combatem a masculinidade tóxica. 
2019. Disponível em: 
https://www.cartacapital.com.br/diversidade/machi
stas-em-tratamento-os-homens-que-combatem-a-ma
sculinidade-toxica/. Acesso em: 20 jan. 2023.  
 
 
COLETIVO NEGRO BEATRIZ 
NASCIMENTO. Carta de apresentação do 
Coletivo de Estudantes Negros Beatriz 
Nascimento – UFS. 2018. Facebook. Disponível 
em:https://www.facebook.com/story.php?story_fbi
d=547805169006743&id=547787119008548&_rdr
. Acesso em: 10 de nov. 2021.  
 
 
CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o 
encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Revista 
Estudos Feministas, v. 10, n. 1, p. 171-188, 2002.  
 
 
FALS BORDA, Orlando. Una sociología 
sentipensante para a América Latina. Antología 
y presentación: Víctor Manuel Moncayo. Carátula: 
Alejandro Ospina. Bogotá:  Clacso, p. 320-338, 
2009.   

 
63 

http://bdtd.ibict.br/vufind/Content/whatIs


Aquilombando a UFS: a atuação do Coletivo Negro Beatriz Nascimento 
Lídia Carla Araújo dos Anjos, José Luanderson Santos Andrade, Edinéia Tavares Lopes 

FLEURI, Renato Matias. Educação Intercultural: 
descolonializar o poder e o saber, o ser e o viver. 
Visão Global, v. 15, n. 1-2, p. 7-22, 2012.  
 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA 
PÚBLICA. 17º Anuário Brasileiro de Segurança 
Pública. São Paulo: Fórum Brasileiro de Segurança 
Pública, 2023. Disponível em: 
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads
/2023/07/anuario-2023.pdf. Acesso em: 1 de set. 
2023. 
 
 
GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro 
Educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2019. 
 
 
HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a 
educação como prática da liberdade. Tradução de 
Marcelo Brandão Cipolla. 2ed. São Paulo: WMF, 
Martins Fontes, 2017.  
 
 
IBGE. Agência IBGE notícias. 
Editoria: Estatísticas Sociais. 2019. Disponível 
em:https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-
sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/release
s/25989-pretos-ou-pardos-estao-mais-escolarizado
s-mas-desigualdade-em-relacao-aos-brancos-perm
anece. Acesso em: 12 de set. 2021. 
  
 
MUNANGA, Kabengelê. Nosso racismo é um crime 
perfeito. Portal Geledés, 19 ago. 2009. Entrevista 
concedida a Camila Souza Ramos e Glauco Faria. 
Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/nosso-racismo-e-um-crime-
perfeito/. Acesso em: 26 set. 2023. 
 
 
MUNANGA, Kabengelê. Relações Étnico-Raciais. 
Canal Youtube. 2010. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=7FxJOLf6H
CA>. Acesso em: 26 de set. 2017.  
 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da 
colonialidade e da decolonialidade: algumas 
dimensões básicas. In: BERNADINO-COSTA, 
Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson; 
GROSFOGQUEL, Ramón (Orgs.). 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 
Ed. 2. Coleção Cultura Negra e Identidades. Reimp. 
Belo Horizonte: autêntica, 2020.  
 
 
MBEMBE, Achille. Necropolítica. 1. ed. São Paulo: 
n-1 edições, 2018. Disponível em: 
https://www.procomum.org/wp-content/uploads/
2019/04/necropolitica.pdf. Acesso em: 18 out. 
2023. 
 
 
MINISTÉRIO PÚBLICO FEDERAL. MPF e 
representantes do movimento negro em Sergipe 
impulsionam o início das fiscalizações das cotas 
étnico-raciais na UFS. 2020. Disponível em: 
https://www.mpf.mp.br/se/sala-de-imprensa/notici
as-se/mpf-e-representantes-do-movimento-negro-em
-sergipe-impulsionam-o-inicio-das-fiscalizacoes-das-c
otas-etnico-raciais-na-ufs. Acesso em: 01 de nov. 
2023. 
 
 
NASCIMENTO, Beatriz. Literafro:  o portal da 
literatura afro-brasileira. 2023. Disponível em: 
http://www.letras.ufmg.br/literafro/ensaistas/1422-
beatriz-nascimento. Acesso: em 06 de nov. 2021. 
 
 
PINN, Maria Lídia de Godoy. Beatriz Nascimento e 
a invisibilidade negra na historiografia brasileira: 
mecanismos de anulação e silenciamento das práticas 
acadêmicas e intelectuais. Revista do corpo 
discente do PPG-História da UFRGS, v. 11, n. 
25, p. 140-156, 2019.  Acesso em: 12 de dez. 2021. 
 
 
QUEIROZ, Delcele Mascarenhas. O negro e a 
universidade brasileira. Haol, v. 3, p. 73-82, 2004. 
 
 

64 

https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2023/07/anuario-2023.pdf
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2023/07/anuario-2023.pdf
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa.html?editoria=sociais
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/25989-pretos-ou-pardos-estao-mais-escolarizados-mas-desigualdade-em-relacao-aos-brancos-permanece
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/25989-pretos-ou-pardos-estao-mais-escolarizados-mas-desigualdade-em-relacao-aos-brancos-permanece
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/25989-pretos-ou-pardos-estao-mais-escolarizados-mas-desigualdade-em-relacao-aos-brancos-permanece
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/25989-pretos-ou-pardos-estao-mais-escolarizados-mas-desigualdade-em-relacao-aos-brancos-permanece
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-sala-de-imprensa/2013-agencia-de-noticias/releases/25989-pretos-ou-pardos-estao-mais-escolarizados-mas-desigualdade-em-relacao-aos-brancos-permanece
https://www.mpf.mp.br/se/sala-de-imprensa/noticias-se/mpf-e-representantes-do-movimento-negro-em-sergipe-impulsionam-o-inicio-das-fiscalizacoes-das-cotas-etnico-raciais-na-ufs
https://www.mpf.mp.br/se/sala-de-imprensa/noticias-se/mpf-e-representantes-do-movimento-negro-em-sergipe-impulsionam-o-inicio-das-fiscalizacoes-das-cotas-etnico-raciais-na-ufs
https://www.mpf.mp.br/se/sala-de-imprensa/noticias-se/mpf-e-representantes-do-movimento-negro-em-sergipe-impulsionam-o-inicio-das-fiscalizacoes-das-cotas-etnico-raciais-na-ufs
https://www.mpf.mp.br/se/sala-de-imprensa/noticias-se/mpf-e-representantes-do-movimento-negro-em-sergipe-impulsionam-o-inicio-das-fiscalizacoes-das-cotas-etnico-raciais-na-ufs
http://www.letras.ufmg.br/literafro/ensaistas/1422-beatriz-nascimento
http://www.letras.ufmg.br/literafro/ensaistas/1422-beatriz-nascimento


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 51-65, Jun/2025 

RATTS, Alex. Eu sou atlântica: sobre a trajetória 
de vida de Beatriz Nascimento. Instituto Kuanza e 
Imprensa Oficial do Estado de São Paulo: 2006. 
 
 
REIS, Rodrigo Ferreira dos. Beatriz Nascimento 
vive entre nós: pensamentos, narrativas e a 
emancipação do ser (anos 70/90). 2020. Dissertação 
(Mestrado em História). Universidade do Estado de 
Santa Catarina, Florianópolis, 2020. 
 
 
SANTOS, Boaventura de Souza. Para além do 
pensamento abissal: das linhas globais a uma 
ecologia de saberes. Novos estudos (CEBRAP), v. 
79, p. 71-94, 2007. 
 
 
SILVA, M. Coletivos Negros: ações interligadas 
por uma educação antirracista, 2016. Disponível 
em:https://estudogeral.uc.pt/bitstream/10316/941
06/1/Coletivos%20Negros_acoes%20interligadas%2
0por%20uma%20educacao%20antirracista.pdf. 
Acesso em: 06 de nov. 2021.  
 
 
SILVA, M. Coletivos Negros e Educ(ação) na 
Original. Alice News. 2021. Disponível em: 
<https://estudogeral.uc.pt/bitstream/10316/94100
/1/Coletivos%20Negros%20e%20Educ_acao.pdf>. 
Acesso em: 05 de nov. 2021. 
 
 
TRINDADE, Luana Ribeiro da. Fortalecendo os 
fios: a emergência dos coletivos de estudantes negros 
e negras em universidades da região sudeste. 2021. 
Tese (Doutorado em Sociologia). Universidade 
Federal de São Carlos, São Paulo, 2021.  

 
65 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.04 

Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas 
como forças que des(educam) 

 
Body-memory and pedagogies of cracks: quilombola counter-narratives as forces that un(educate) 

 
Tainá Silva Candido* 
José Carlos Mendes** 

Viviane Kraieski de Assunção*** 
 

Palavras-chave: 
Quilombolas 
Escrevivência 
Contracolonial 
 
 

Resumo: Este artigo investiga como as contranarrativas quilombolas, ancoradas no 
corpo-memória e nas pedagogias de frestas vivenciadas por Tinho, operam como forças 
des(educativas) que desestabilizam as formas hegemônicas de conhecer e existir. A pesquisa 
se baseia em observações e experiências na comunidade, bem como em entrevistas em 
profundidade e na escrevivência, conceito desenvolvido por Conceição Evaristo. A 
escrevivência se manifesta por meio de cartas enviadas por Tinho, nas quais ele compartilha 
aspectos profundos das experiências vividas na comunidade, tecendo uma contranarrativa 
que confronta a colonialidade do poder, do saber e da natureza, estruturas que 
historicamente subalternizam populações negras e indígenas. Nesse contexto, o lócus de 
enunciação é compreendido como um espaço simultaneamente político e epistêmico. 
Destaca-se um conhecimento que é gerado a partir de experiências corporais, 
ancestralidades, subjetividades, afetividades, emoções e identidades. Esse saber se contrapõe 
ao universalismo abstrato que se apresenta como neutro, mas que, na verdade, oculta 
relações de poder e dominação. Assim, existir, ser, estar e reivindicar a própria identidade, 
cultura e conhecimento tornam-se atos de resistência e afirmação que transcendem a 
dimensão ontológica, assumindo, portanto, um caráter onto-epistemológico. 
 

 

Keywords: 
Quilombolas 
Escrevivência 
Counter-Colonial 
 

Abstract: This article investigates how quilombola counter-narratives, anchored in 
body-memory and the pedagogies of gaps experienced by Tinho, operate as dis(educative) 
forces that destabilize hegemonic ways of knowing and being. The research is based on 
observations and experiences within the community, as well as in-depth interviews and 
escrevivência, a concept developed by Conceição Evaristo. Escrevivência is manifested 
through letters sent by Tinho, in which he shares deep aspects of the lived experiences in 
the community, weaving a counter-narrative that confronts the coloniality of power, 
knowledge, and nature—structures that have historically marginalized black and 
indigenous populations. In this context, the locus of enunciation is understood as a space 
that is simultaneously political and epistemic. It emphasizes knowledge generated from 
bodily experiences, ancestries, subjectivities, affectivities, emotions, and identities. This 
knowledge contrasts with the abstract universalism that presents itself as neutral but, in 
reality, conceals power and domination relations. Thus, existing, being, being present, and 
claiming one's identity, culture, and knowledge become acts of resistance and affirmation 
that transcend the ontological dimension, thus assuming an onto-epistemological 
character. 

 
Recebido em 02 de março de 2025. Aprovado em 29 de abril de 2025. 

 
 

* Doutora em Ciências Ambientais. Universidade do Extremo Sul Catarinense. E-mail: tainacandido@unesc.net. 
**  Liderança na Comunidade Quilombola Ilhotinha, SC. E-mail: jcmendesc@outlook.com. 
*** Doutora em Antropologia Social. Universidade do Extremo Sul Catarinense. E-mail: vka@unesc.net. 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.04


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 66-79, Jun/2025 

Introdução 
 

Em tempos onde o individualismo neoliberal 
tenta fragmentar as experiências coletivas e o 
pensamento crítico enfrenta sistemáticas tentativas 
de silenciamento, as contranarrativas1 quilombolas 
emergem como portais para outros mundos 
possíveis. Não são apenas histórias de resistência – 
são pedagogias vivas que nascem do corpo, do 
território, da ancestralidade. São saberes que 
desafiam a colonialidade do conhecimento não pela 
confrontação direta, mas pela persistente 
demonstração de que existem outras formas de ser, 
saber e sentir. 

Em um mundo que insiste em se ancorar nas 
estruturas coloniais, onde o saber é ainda medido 
pela régua do poder colonial, surgem vozes que 
desafiam esse legado. As comunidades quilombolas e 
indígenas, com suas práticas de resistência, são 
guardiãs de saberes que foram silenciados e 
distorcidos. José Carlos Mendes (Tinho), liderança 
da Comunidade Quilombola Ilhotinha e coautor 
neste artigo, é uma dessas vozes que, ao trazer à tona 
sua contranarrativa, nos convida a repensar a 
educação e o saber de uma forma que visibiliza o que 
a história colonial tentou apagar. 

A Comunidade Quilombola Ilhotinha está 
localizada no município de Capivari de Baixo, em 
Santa Catarina, e é formada por cerca de 134 núcleos 
familiares. Em 2014, Tinho deu início ao processo 
de certificação da Comunidade pela Fundação 
Cultural Palmares (FCP) e, em 2022, ao processo 
para a titulação do território no Instituto Nacional 
de Colonização e Reforma Agrária (INCRA).  

A Comunidade requereu o título de 
propriedade coletiva da terra ao Incra, conforme o 
Artigo 68 do Ato das Disposições Constitucionais 
Transitórias (ADCT) da Constituição Federal de 
1988. No momento de conclusão deste artigo, o 
processo se encontra em tramitação, na etapa de 
elaboração do Relatório Antropológico. 

Ao longo de sua trajetória, Tinho esteve 
ativamente envolvido em diversos movimentos 
sociais. Iniciou sua militância no Sindicato dos 
Trabalhadores em Educação (SINTE), seguindo 
depois para o Movimento Negro Unificado (MNU) 
de Santa Catarina, o Núcleo de Estudos Negros 
(NEN), o Movimento Negro de Tubarão 

(MOCNETU) e o Movimento Negro de Capivari 
de Baixo (MOCNEC). Foi a escuta atenta às palavras 
de um companheiro de luta que o impulsionou a 
voltar o olhar para sua própria gente, despertando o 
desejo de retornar à comunidade onde cresceu e 
viveu boa parte de sua vida. “Então eu retornei e 
nunca mais saí daqui, porque daí já veio a luta. Hoje 
eu não posso sair da comunidade, o movimento 
negro está em todo lugar, mas uma liderança 
quilombola pertence ao seu povo, ao seu território.” 
(Tinho). 

A participação nesses movimentos foi tão 
significativa para sua vida que influenciou 
diretamente a criação da Associação Palmares de 
Ilhotinha, atualmente conhecida como ONG 
Resistência. É por meio dela que Tinho conduz, 
hoje, um intenso e contínuo processo de resistência 
dentro e a partir da Comunidade. 

Diante de tudo que ele compartilha, é 
possível reconhecer seu incansável esforço por uma 
educação de qualidade para sua gente. Foi nesse 
contexto que se engajou na luta pela implementação 
de uma Unidade Descentralizada de Educação de 
Jovens e Adultos (EJA), que, após diversos trâmites, 
entrou em funcionamento no segundo semestre de 
2022. Nessa iniciativa, ele atua como coordenador, 
reafirmando seu compromisso com o direito à 
educação e com o fortalecimento do território 
quilombola. 

Assim sendo, o presente artigo tem como 
objetivo compreender como as contranarrativas 
quilombolas, emergentes do corpo-memória e das 
pedagogias de frestas presentes na experiência de 
Tinho, operam como força des(educativa) que 
desestabiliza as formas hegemônicas de conhecer e 
existir. A pesquisa visa revelar pedagogias outras que 
emergem da experiência corpórea e da memória 
ancestral, mostrando como a contranarrativa 
quilombola não apenas narra uma história diferente, 
mas desafia profundamente os modos dominantes 
de aprender e conhecer. 

A noção de corpo-memória surgiu inspirada 
nas palavras de Rufino (2021), especialmente 
quando ele fala das “sabenças” que se manifestam no 
corpo. É no corpo que residem os outros saberes. Ele 
explica que os corpos marcados pela violência da 
lógica colonial carregam essas cicatrizes no mais 
profundo de sua existência, tanto individual quanto 

 
 

67 



Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas como forças que des(educam) 
Tainá Silva Candido, José Carlos Mendes, Viviane Kraieski de Assunção 

 

coletiva. E é aí que entra o corpo como memória 
viva, como um espaço que guarda histórias, resiste e 
propõe novos caminhos para a comunidade. 

A pedagogia de frestas, como propõe Rufino 
(2019), emerge como uma proposta educativa que 
reconhece e valoriza os saberes que brotam das 
margens, das brechas do cotidiano, onde a vida 
insiste em florescer apesar das opressões. Trata-se de 
uma pedagogia que se constrói nos interstícios do 
conhecimento hegemônico, acolhendo as 
contranarrativas e os modos de saber que foram 
silenciados ou subalternizados. Nas frestas, como 
nos ensina a experiência de Tinho, há espaço para 
imaginar e praticar outros mundos possíveis, guiados 
por uma epistemologia contracolonial que desafia o 
instituído e afirma a potência dos saberes 
encarnados, vividos e compartilhados na 
coletividade. 

Assim, apresentamos um repertório de 
práticas cotidianas e miúdas de desaprendizagem e 
reaprendizagem. São contranarrativas que ecoam 
como atos de rebeldia e inconformismo, desafiando e 
desconstruindo as narrativas coloniais e criando 
espaço para epistemologias outras. Portanto, 
compreendemos o lócus de enunciação como um 
espaço político e epistêmico. Trata-se de uma outra 
narrativa de existência.  

A metodologia deste estudo seguiu uma 
abordagem etnográfica, na qual a teoria não apenas 
guiou a pesquisa, mas se entrelaçou ao próprio 
processo de imersão no campo. É o que Peirano 
(2019) chama de etnografia e teoria vivida, onde a 
teoria é co-construída ao longo da pesquisa. Para dar 
corpo à investigação, foram utilizadas observações e 
vivências na comunidade, entrevistas em 
profundidade e a noção de escrevivência1, 
desenvolvida por Conceição Evaristo. A 
escrevivência se materializou por meio de cartas 
escritas por Tinho, nas quais ele compartilhou suas 
experiências e visões, sendo uma das autoras do 
artigo a destinatária dessas cartas. 

Aqui, vemos as palavras sendo usadas, ou, 
como coloca Rufino (2019), cuspidas, como efeito 
de encante, como faca de ponta afiada, que cortam 
mas também que suturam e atam pertenças, 
sabedorias e memórias.  São saberes que não cabem 
nos livros, que escapam das metodologias 
convencionais, que pulsam no corpo e dançam nas 

palavras dos que resistem. Saberes transmitidos nas 
frestas do cotidiano, que nascem de um corpo que 
carrega memórias, que representa muitos corpos. 
Uma epistemologia que dança, que ginga, que se 
move nas entrelinhas do dizível e indizível.  

Além disso, o corpo-memória de Tinho 
carrega uma memória ancestral que transcende o 
tempo linear. Não se trata de uma tentativa de 
reviver o que já passou, mera nostalgia. É como se, de 
certa forma, ao revisitar essas memórias, ele estivesse 
reconstruindo os pedaços de quem é hoje, 
reorganizando e ressignificando suas experiências de 
vida. Cada lembrança que revive faz parte de quem 
ele é e compõe sua identidade. Bosi e Bruck, ao falar 
sobre memória e enraizamento, argumentam que a 
memória não é um refúgio, ou um passado 
reconstruído, mas sim um manancial, uma fonte, 
geradora de futuro. Assim, o vínculo com o passado 
é extremamente importante e vital, “porque dele se 
extrai a seiva para a formação da identidade.” (Bosi; 
Bruck, 2017). 

A memória, nesse sentido, ajuda a construir e 
manter a identidade pessoal e coletiva, oferecendo 
um sentido de continuidade e pertencimento. Além 
disso, ajuda-nos a compreender a complexidade da 
realidade, entrelaçando grandes acontecimentos da 
história com a cotidianidade (Bosi; Bruck, 2017). O 
passado é fonte de inspiração para as lutas do 
presente. Nesse processo, o corpo é arma, mas 
também inventário de memórias ancestrais e 
comunitárias reivindicadas nas lutas presentes na 
cotidianidade (Rufino, 2021). 

Por isso tudo, a memória não se trata de um 
repositório, como um arquivo no qual as lembranças 
ficam guardadas e, por vezes, o recorremos. Para Bosi 
(1994), a memória é o trabalho de organizar 
fragmentos. Ela possibilita o encontro do corpo 
presente com o passado por meio de fragmentos, 
que, por sua vez, interferem nesse presente. Nesse 
sentido, o que Tinho faz, ao narrar sua história, é 
reinterpretar, reconstruir e organizar fragmentos do 
passado.  

A relevância desta discussão se amplia quando 
consideramos o atual contexto de disputas por 
memórias e narrativas históricas. Em um cenário 
marcado por tentativas de apagamento e 
silenciamento das vozes dissidentes, as 
contranarrativas quilombolas emergem como 

68 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 66-79, Jun/2025 

guardiãs de formas outras de memória – memórias 
que não se deixam arquivar, que vivem e pulsam nos 
corpos, nos gestos, nos silêncios eloquentes daqueles 
que resistem. 

 
 

Corpo-memória: contranarrativas que 
des(educam) 
 

“É o entendimento e o estudo da própria 
marginalidade que criam a possibilidade de devir 
como um novo sujeito” (Kilomba, 2019, p. 69). Ao 
longo de sua trajetória, Tinho fez diferentes 
movimentos que possibilitaram a compreensão mais 
aprofundada sobre sua condição de marginalizado, 
abrindo caminho para a criação de novas 
possibilidades de existência.  

Sobre a luta pela titulação das terras, Tinho 
destaca que “foi pensando para que as pessoas 
começassem a viver bem. Em minha trajetória de 
professor eu sempre coloco isso, porque a maioria 
dos alunos do Ensino Médio querem se livrar logo 
dos estudos, o objetivo maior é o emprego porque 
precisa para agora. Eles esquecem que podem ser 
mais, com mais conhecimento e mais consciência. 
Eu passei por isso, eu queria que todos 
experimentassem esse despertar para uma 
consciência crítica, para serem mais enquanto seres 
humanos, enquanto gente” (Tinho). 

Os esforços de Tinho também se estenderam 
para implementação de uma Unidade 
Descentralizada de Educação de Jovens e Adultos 
(EJA) que, após alguns trâmites, está em 
funcionamento desde o segundo semestre de 2022 e 
na qual atua como professor. Depois, pela luta em 
busca da implementação da Educação Escolar 
Quilombola na escola da Comunidade, que por 
enquanto ainda é um sonho. Atualmente, existe 
uma escola de Ensino Fundamental dentro da 
Comunidade, que, apesar de sua localização e de 
atender, em sua maioria, crianças negras, não está 
fundamentada na Educação Escolar Quilombola. 

Atualmente, Tinho, além de líder na 
comunidade, é professor na EJA e atua em diferentes 
frentes no fortalecimento da identidade quilombola 
e na luta pelos direitos territoriais. Seu trabalho 
envolve a preservação da memória coletiva, a 
transmissão de saberes ancestrais e a mobilização 

comunitária para garantir acesso a políticas públicas. 
Nesse percurso, ele construiu uma contranarrativa 
que não apenas desafia as verdades estabelecidas, mas 
também ilumina realidades silenciadas e 
marginalizadas. Isso ressoa com a ideia de educação 
como prática de liberdade, onde se ensina e se 
aprende por meio dessas contranarrativas. 

Diariamente entrelaçamos a vida com a 
educação, em suas múltiplas formas. Vida e educação 
são indissociáveis. “Esparramadas pelos cantos do 
cotidiano, todas as situações entre pessoas, e entre 
pessoas e a natureza — situações sempre mediadas 
pelas regras, símbolos e valores da cultura do grupo 
— têm, em menor ou maior escala a sua dimensão 
pedagógica” (Brandão, 1982, p. 8). Nesse sentido, a 
educação aparece nas formas vivas e comunitárias de 
ensinar e aprender. Na definição de Rufino (2021, p. 
5), educação é 

 
radical vivo que monta, arrebata e alumbra os seres 
e as coisas do mundo. Fundamento assentado no 
corpo, na palavra, na memória e nos atos. Balaio 
de experiências trançado em afeto, caos, cisma, 
conflito, beleza, jogo, peleja e festa. Seus fios são 
tudo aquilo que nos atravessa e toca. 
Encantamento de batalha e cura que nos faz como 
seres únicos de inscrições intransferíveis e 
imensuráveis. Repertório de práticas miúdas, 
cotidianas e contínuas, que serpenteiam no 
imprevisível e roçam possibilidades para plantar 
esperanças, amor e liberdade.  

 

Corpo, memória, palavra, atos numa trama 
permeada por processos educativos. São as interações 
tecidas no cotidiano em que o conhecimento é 
constantemente criado e recriado. Saberes que 
circulam atravessados por palavras, regras, segredos 
da arte, da religião, da tecnologia. Saberes que 
surgem a partir das trocas entre os seres humanos e 
deles com a natureza, “trocas que existem dentro do 
mundo social onde a própria educação habita, e 
desde onde ajuda a explicar — às vezes a ocultar, às 
vezes a inculcar — de geração em geração, a 
necessidade da existência de sua ordem” (Brandão, 
1982, p. 4). Saberes que surgem da vida mesma, 
acontecendo. 

A afirmação de Brandão (1982) é 
contundente ao destacar que a educação contribui 
para moldar diferentes tipos de sujeitos. Nesse 

 
 

69 



Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas como forças que des(educam) 
Tainá Silva Candido, José Carlos Mendes, Viviane Kraieski de Assunção 

 

sentido, ela possui um potencial transformador, mas 
também pode ser instrumentalizada como 
mecanismo de dominação. Sua força reside na 
produção de saberes, crenças e ideias, mediando 
trocas simbólicas, materiais e de poder que 
estruturam as sociedades. No entanto, sua 
fragilidade se manifesta quando está a serviço das 
instituições, ocultando as práticas e interesses 
políticos que sustentam sua atuação. Durante o 
período colonial e em muitos contextos 
pós-coloniais, a educação foi utilizada para impor a 
cultura e os valores do colonizador, marginalizando 
os conhecimentos e práticas locais. 

Brandão (1982) problematiza essa questão ao 
refletir sobre a inadequação da educação do 
colonizador para o colonizado. Segundo ele, essa 
educação se constrói em oposição aos saberes que o 
colonizado detém, mesmo sob condições de 
dominação, como parte de seus recursos culturais e 
de sua visão de mundo. Assim, dependendo de sua 
concepção e aplicação, a educação pode ser um 
instrumento de libertação ou de reprodução das 
desigualdades. Essa dinâmica não é abstrata nem 
distante. Quando Tinho compartilha sua 
experiência escolar e relata o desconforto ao ver a 
história dos negros sendo abordada nas aulas, 
evidencia como a educação pode reforçar processos 
de apagamento e exclusão. Em suas palavras, era 
“porque não era trabalhado na nossa perspectiva, 
mas somente na perspectiva europeia, do 
dominador, do colonizador. Era sempre o negro 
amarrado, era o escravo e etc. então ninguém queria, 
ali na escola se fazia um esforço para suportar” 
(Tinho).  

Todavia, a educação que atravessou a 
trajetória de Tinho também desempenhou um papel 
fundamental em sua conscientização e libertação, 
especialmente aquela vinculada aos movimentos 
sociais. Ao longo de sua vida, ele participou 
ativamente do Movimento Negro Unificado e, após 
anos de luta, decidiu “voltar para minha 
comunidade, que era uma comunidade esquecida e é 
até hoje e lutar por ela, não pra fazer esse papel 
ridículo lá onde viviam essas pessoas abastada” 
(Tinho), criando a ONG Resistência. 

Quando perguntado sobre o que o levou a 
deixar o Movimento Negro Unificado, menciona 
que, para ele, “o movimento negro é diferente, são 

aqueles que buscam uma transformação da 
realidade, ali parecia um clubezinho. Os negros se 
apresentarem no dia 7 de setembro, com cartazes na 
mão, pra quê? Parece meio folclórico” (Tinho). É 
interessante seu apontamento, pois reflete uma 
sabedoria identitária (Gomes, 2017) ao 
problematizar a folclorização que promove a 
estereotipia e limita a reflexão, bem como inibe a 
ação transformadora (Leite, 2000). Essas ações 
revelam uma sabedoria estético-corpórea, 
inscrevendo a existência do corpo negro enquanto 
presença e ação política. Para Gomes (2017, p. 78), 
“a não existência do corpo negro e dos seus saberes 
pode se fazer presente quando esse corpo é 
tematizado via folclorização, exotismo ou negação”. 

Em busca de romper com essa visão e 
direcionar seus esforços para a luta e transformação 
da realidade na qual fazia parte, Tinho iniciou um 
processo desafiador de titulação das terras, além da 
certificação, passos que considera essencial para 
assegurar a proteção e o reconhecimento dos direitos 
do seu povo. Desde então, segue atuando na defesa 
do território quilombola contra invasões e 
apropriações indevidas, contra o processo de 
favelização e periferização que a comunidade 
enfrenta devido à venda de imóveis por valores 
irrisórios.  

Para isso, organizou diversas assembleias para 
reunir os moradores, explicar o significado de um 
quilombo e ressaltar a importância da certificação e 
titulação. Mesmo quando alguns não compareciam, 
percorria as casas em busca de assinaturas. Tinho 
relata que esse processo foi desafiador, pois há terras 
ociosas adquiridas por famílias brancas para o 
monocultivo de arroz, e algumas famílias 
quilombolas hesitam em reivindicá-las. Isso se deve 
ao fato de enxergarem essas famílias como generosas, 
já que ofereceram trabalho na aplicação de “veneno” 
nas plantações e doaram um terreno para a 
construção da escola, que hoje leva o nome de 
Vitório Marcon. Quanta gentileza, “num ato de 
bondade, coloca seu nome, porque cedeu um 
pedacinho de terra, mas essas terras eram nossas. Dá 
um pedacinho para dizer que é bom, que é 
generoso” (Tinho). 

Além disso, essas famílias “deixavam os filhos 
praticamente a vida inteira com a gente, dando a 
impressão de que “eu deixo vocês ficarem com meus 

70 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 66-79, Jun/2025 

filhos”, quando na verdade estávamos cuidando dos 
filhos. A gente se sentia até grato por isso, no 
entanto eles estavam, ainda que inconsciente, nos 
colocando numa condição de subalternos, de 
cuidadores dos filhos, de babás, de amas de leite, 
perpetuando uma situação lá do passado” (Tinho).  

O que percebemos são atos educativos que 
vão sendo tecidos nas tentativas de conscientizar as 
pessoas da Comunidade sobre seus direitos e, mais 
do que isso, sobre questões identitárias. É um saber 
que emerge da relação entre identidade, cultura e 
pertencimento, sendo um elemento central na luta 
por reconhecimento e valorização das identidades 
coletivas (Gomes, 2017). Esse processo educativo foi 
fundamental para fortalecer o sentimento de 
pertencimento e para que os moradores 
reconhecessem o valor e a importância de sua 
história, cultura e território. Trata-se de uma 
pedagogia que emerge de contranarrativas, 
envolvendo processos de desaprendizagem e 
refazimento de si (Rufino, 2021), ao promover a 
desconstrução de uma narrativa profundamente 
enraizada na Comunidade. 

A desaprendizagem emerge quando Tinho 
insiste em desafiar um poder estabelecido há muito 
tempo, manifestado sob diferentes formas; quando, 
em um ato de rebeldia e inconformismo, questiona o 
cânone. Afinal, “desaprender é um ato político e 
poético diante daquilo que se veste como único 
saber possível ou como saber maior em relação a 
outros modos.” (Rufino, 2021, p. 19). Tinho segue 
cismado com qualquer modo que se queira total e a 
qualquer tentativa de adequação. 

Sua inquietação quanto a isso é evidente, 
principalmente porque essa modalidade de educação 
se legitimou através do processo histórico de luta e 
resistência dos povos negros e quilombolas, 
incorporando seus valores civilizatórios 
afro-brasileiros e promovendo uma política de 
pertencimento étnico, político e cultural. “O meu 
sonho é mudar o nome da escola, que se chama 
Vitório Marcon, um italiano que cedeu a terra. O 
nosso sonho é que tenhamos desde as séries iniciais e 
quiçá até o Ensino Superior Quilombola. Vamos ter 
uma visita da Fundação Palmares de Brasília. Os 
trabalhos que a gente desenvolve nas aulas de saberes 
e fazeres (na EJA) eu faço questão de que eles fiquem 

fixados no pátio da escola para as nossas crianças 
verem e se verem” (Tinho). 

O fato de a única escola da Comunidade levar 
esse nome reflete a persistência de narrativas 
coloniais e de símbolos de poder que historicamente 
oprimiram e marginalizaram as comunidades 
afrodescendentes. Quando Tinho faz uma crítica ao 
nome da escola e emprega sua energia na busca por 
transformá-la em uma escola de educação 
quilombola, se trata de representatividade. Ele fala 
sobre o fortalecimento da autoestima e o senso de 
pertencimento dos membros da Comunidade e 
entende que a falta de representatividade e de 
modelos de referência positivos para os estudantes 
pode impactar nessas questões.  

“Para as nossas crianças verem e se verem.” 
Essas iniciativas revelam uma característica histórica 
dos quilombolas, que é a luta pela emergência de 
identidade de um povo que, enquanto escravizado, 
era “coisa” e não tinha identidade (Almeida, 2011). 
Por isso sua preocupação com as crianças da 
comunidade e a urgência de se trabalhar com elas 
para que “se apropriem e gostem da questão étnica, 
para que elas sintam pertencimento étnico, que 
valorizem, no sentido de preservar e até de resgatar 
aquilo que a gente perdeu enquanto características 
da nossa comunidade” (Tinho). 

Tinho leva muito a sério a importância da 
conscientização sobre o valor da cultura, da 
sabedoria ancestral, e do fortalecimento da 
identidade e do senso de pertencimento. Por isso, 
está sempre atento aos editais de fomento à cultura, 
buscando oportunidades para inscrever a 
Comunidade em iniciativas que valorizem e 
preservem suas raízes culturais. Um exemplo disso 
foi a realização da farinhada, ocasião em que os 
alunos da EJA, juntamente com outros moradores 
da comunidade, foram convidados a acompanhar e 
valorizar o processo de produção da farinha no 
engenho da família Francisco, localizado na própria 
Comunidade. 

As interações entre diferentes gerações 
durante a farinhada representaram um momento 
imprescindível de memórias e socialização de 
conhecimentos. Os irmãos da família Francisco 
descreveram detalhadamente cada aspecto do 
engenho e a funcionalidade dos objetos, explicaram 
o processo de elaboração da farinha desde a colheita 

 
 

71 



Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas como forças que des(educam) 
Tainá Silva Candido, José Carlos Mendes, Viviane Kraieski de Assunção 

 

da mandioca. Além disso, ouvimos com interesse 
sobre as receitas tradicionais que as mulheres da 
família costumavam preparar com essa 
farinha. Presenciamos uma troca de conhecimentos 
intergeracionais no espaço coletivo; os irmãos 
narraram ter aprendido o que sabem observando 
seus pais e avós no engenho, que também era um 
local de brincadeira na infância. É um saber fazer 
que se mantém vivo dentro dos territórios, sendo 
transmitido por uma pedagogia interpessoal 
(Brandão, 1982), sem técnicas pedagógicas formais 
ou profissionais especializados. Quem sabe farinhar 
ensina através da prática direta.  

Santana (2018) destaca as casas de farinha 
como territórios de aprendizagem através das 
práticas do saber fazer. O território é visto como um 
local simbólico para a transmissão cultural da arte de 
farinhar. Segundo a pesquisa da autora, os 
frequentadores das casas de farinha trazem em seus 
relatos o processo histórico, simbólico e imaterial 
que lhes confere um sentido de pertencimento ao 
lugar. Assim, o espaço do engenho se configura 
como um território de saberes e práticas diversas. A 
farinhada envolve uma relação entre os sujeitos no 
ato de produzir, transformando a casa de farinha 
para além de um lócus de produção, mas em um 
local de construção e socialização de conhecimentos. 

Para Freire (2022, p. 45), “há uma 
pedagogicidade indiscutível na materialidade do 
espaço”. As narrativas que emergem no cotidiano 
das comunidades e seus movimentos de resistência 
constroem uma pedagogia própria, onde há um 
“misto explosivo de condições objetivas, de crenças, 
valores, culturas, memórias, identidades, 
subjetividades, emoções, rituais, símbolos, 
comemorações [...]” (Arroyo, 2003, p. 42-43). Por 
essa razão, os saberes socialmente construídos na 
prática comunitária possibilitam uma educação 
crítica fundamentada num pensamento-outro 
(Walsh, 2009). 

Os desfiles organizados por Tinho todos os 
anos no dia sete de setembro são um exemplo da sua 
intenção em evidenciar uma contranarrativa potente 
e crítica por meio das exposições. A cada ano, ele se 
esforça para destacar aspectos culturais e históricos 
silenciados, esquecidos e/ou marginalizados, fazendo 
com que esse seja um momento de reflexão e 
resistência. Em 2023, fez questão de convidar os 

membros do Terreiro no qual faz parte para 
participar do desfile, promovendo uma 
representação que valoriza suas raízes culturais.  

Desfilar denunciando que a intolerância 
religiosa é crime é um ato político e de coragem, 
especialmente em tempos em que manifestações 
religiosas afro-brasileiras ainda enfrentam 
preconceitos e violências. É um grito de resistência 
que ecoa nas ruas, reivindicando não apenas respeito, 
mas o reconhecimento da riqueza cultural e 
espiritual dessas tradições, frequentemente 
invisibilizadas ou atacadas por conta de sua 
ancestralidade africana. 

Já em 2024, o foco se ampliou para incluir a 
conscientização sobre o desastre ambiental que tem 
afetado a Comunidade, e que ainda carece de 
respostas e ações dos responsáveis. No desfile, os 
moradores seguraram um pôster sobre o lago de óleo 
evidenciando o que chamaram de “racismo 
ambiental”. Sobre o desastre, Tinho traz no bojo de 
suas memórias a instalação de uma empresa no 
território da Comunidade quando tinha apenas 
dezoito anos. Trata-se da Sulquímica 
Indústria Química de Lubrificantes LTDA, que ao 
decretar falência, em 1995, deixou, além de 
pendências trabalhistas, um passivo ambiental que 
afeta e coloca em risco a saúde da população e do 
ambiente no qual a comunidade está inserida: “Isso 
me deixa muito incomodado porque a gente 
desconhece a dimensão dos poluentes no solo hoje, 
bem como a questão dos poluentes para a saúde, 
como câncer” (Tinho). 

As falas de Tinho sobre o ocorrido 
denunciam tamanha injustiça vivenciada: “o olhar da 
empresa buscava uma comunidade mais vulnerável, 
que não tenha voz, e talvez eles já antevejam isso “ah 
e se não dar certo? A gente foge e não dá nada, esse 
pessoal não tem acesso à justiça”. É racismo. Não foi 
só na chegada da empresa que aconteceu racismo 
ambiental, cada vez se faz mais presente na medida 
em que não se encontra uma solução para aquilo, ou 
seja, é uma comunidade que não tem valor, pode 
conviver com aquilo lá quanto tempo for” (Tinho). 

Há tanto significado por trás dessas ações. 
Um deles envolve situações relacionadas a políticas 
espaciais, nas quais Kilomba (2019) argumenta que a 
noção de quem pertence a um país ou a um espaço é, 
em grande parte, determinada por características 

72 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 66-79, Jun/2025 

raciais, são como fronteiras raciais que definem 
quem tem o direito de ocupar e pertencer a 
determinados espaços. Nesse sentido, a partir da 
ideia de diferença cultural, aqueles que não se 
encaixam na “norma” racial presumida do país, são 
marginalizados. E é exatamente essa lógica que 
incomoda Tinho a ponto de ele mencionar que 
“chega ser doentio, porque não vivenciamos nossa 
cultura, a gente vive num país que parece que “nos 
deixam” viver aqui.” (Tinho). 

Tinho acrescenta que o racismo não se 
manifesta apenas através do desastre em si, mas 
também na ausência de soluções, tanto por parte da 
empresa quanto do poder público, para o passivo 
ambiental que persiste na Comunidade anos após o 
ocorrido. Começou na instalação da empresa, 
quando percebeu “uma desvalorização, ou não 
valorização, de um espaço, de uma comunidade. É 
claro que ainda não havia o quilombo de uma forma 
oficial, mas havia aqui uma comunidade com sua 
história como qualquer outra comunidade que 
precisa ser respeitada, então é uma questão do valor, 
de eles virem fazer o que bem entendem o que não se 
faria em outro lugar. É exploração, dominação, 
apropriação” (Tinho). 

As ações denunciadas em sua narrativa 
expõem a persistência da injustiça que afeta grupos 
marginalizados, evidenciando uma estrutura de 
poder que continua favorecendo a hegemonia. Ao 
trazer essas denúncias, Tinho realiza um movimento 
de retomada do passado, resgatando memórias sobre 
a vida na Comunidade antes das transformações 
impostas. Suas memórias refletem uma comunidade 
enraizada nos valores da solidariedade e do 
compartilhamento, aspectos que se destacam na 
figura de seu pai: “o meu pai pescava aqui, nesses 
riozinhos, e o que ele conseguia pegar de peixe, ele 
dividia com os vizinhos mais próximos, as pessoas 
eram muito solidárias, elas ainda são, mas era essa 
proximidade no sentido de família, de coletivo, era 
muito presente” (Tinho). 

O ato de compartilhar vai além da mera 
distribuição de recursos; ele simboliza uma profunda 
conexão entre as pessoas, um sentido de 
pertencimento e responsabilidade mútua que 
transcende o individualismo. Trata-se de modos de 
vida próprios, “sociedades comunitárias, nunca de 
todos para alguns”. Não eram sociedades somente 

antecapitalistas, mas também anticapitalistas 
(Césaire, 2020, p. 26). Eram sociedades cooperativas, 
fraternas. Aimé Césaire usa os termos 
antecapitalistas, no sentido de comunidades que 
existiam antes do surgimento do capitalismo e, 
anticapitalistas, se referindo a comunidades que, 
mesmo após a ascensão do capitalismo, se opõem a 
ele ou resistem a suas estruturas e valores. 

Os eventos promovidos por Tinho na 
comunidade quilombola ressoam com essa lógica de 
compartilhamento e cooperação, pois não se limitam 
à transmissão de saberes, mas fortalecem laços 
coletivos e reafirmam identidades. As rodas de 
conversa, festividades e práticas culturais organizadas 
por ele são expressões vivas dessas sociedades 
comunitárias que Césaire descreve, nas quais a 
valorização da cultura, da ancestralidade e do 
pertencimento coletivo se coloca como resistência às 
dinâmicas capitalistas que fragmentam e 
individualizam as relações sociais. Assim, ao criar 
espaços onde a memória, a oralidade e a coletividade 
se entrelaçam, Tinho materializa essas pedagogias da 
partilha, construindo, no cotidiano, uma 
comunidade que se fortalece.  

Anualmente, na semana da consciência negra, 
ele organiza um evento que abrange toda a 
comunidade, das crianças até os idosos. Para Tinho, 
esses eventos são essenciais para o fortalecimento 
identitário, a preservação da memória coletiva e a 
reafirmação cultural. São encontros que 
potencializam a valorização das tradições, histórias e 
saberes quilombolas, além de fortalecer o sentimento 
de pertencimento e orgulho na Comunidade. Um 
aspecto importante, que está sempre presente em 
suas preocupações, é o potencial educativo desses 
eventos. Eles servem como um espaço para que as 
novas gerações tomem consciência do legado de luta 
e da importância de manter viva a identidade 
quilombola. Ao envolver crianças e jovens em 
atividades culturais e momentos de reflexão, o 
evento transmite valores de resistência e orgulho pela 
ancestralidade, estimulando a valorização e 
preservação das tradições. Mais uma vez, 
identificamos a pedagogia agindo pelas frestas, sendo 
tecida no ato coletivo, nos vínculos comunitários, 
nas gingas, nas trocas de saberes. Ela não se limita a 
ensinar sobre o passado, mas inspira um 
compromisso com o devir, o vir a ser. 

 
 

73 



Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas como forças que des(educam) 
Tainá Silva Candido, José Carlos Mendes, Viviane Kraieski de Assunção 

 

Outra ação fundamental como forma de 
afirmação e resistência é a Oficina de Ritmos 
Afro-Brasileiros, que já ocorre em seu segundo ano 
consecutivo na Comunidade. A última edição 
aconteceu com as crianças na escola Vitório Marcon. 
Observamos como o sentimento de pertencimento 
se manifestava no brilho nos olhos das pessoas 
enquanto tocavam instrumentos e se envolviam em 
ritmos e estilos musicais inspirados no samba, axé, 
candomblé, maracatu, jongo, entre outros. 
Presenciamos a potência da representatividade. Os 
alunos se engajaram durante todo o processo, 
fazendo perguntas e querendo aprender a tocar os 
instrumentos.  

Ainda assim, no dia em que ocorreu a oficina 
de ritmos na escola, Tinho enfrentou 
tensionamentos. Uma das professoras da escola 
solicitou à diretora que convocasse uma reunião com 
os outros professores durante o intervalo da oficina e 
exigiu esclarecimentos sobre o propósito da 
atividade, apesar de a oficina ter sido organizada em 
parceria com a própria diretora da escola. A 
professora, uma mulher branca, questionou por que 
não havia sido convidada a participar ativamente do 
processo da oficina, uma vez que atua na 
Comunidade com a formação de professores sobre 
questões étnico-raciais. 

Na sala dos professores, Tinho teve que 
explicar o óbvio: a finalidade da oficina na escola. 
Após a reunião, caminhamos pelo pátio e 
conversamos por um tempo sobre a branquitude. A 
reação da professora, especialmente sua insatisfação e 
a exigência de explicações, pode ser entendida dentro 
das dinâmicas de poder associadas à branquitude. 
Sobre o ocorrido, Tinho relata: “Ela não se olhou no 
espelho para se ver, para ver aonde que está? Ela está 
pisando no chão do quilombo. A postura dela foi 
petulante, foi desrespeitosa. Eu fui pego de surpresa 
por tamanha ignorância, tamanho desrespeito e 
atitude de menos valia, do tipo assim: “quem é você 
para querer fazer isso?”, como se ela estivesse falando 
“a palavra protagonismo não pertence ao teu 
vocabulário, vocês não pertencem a esse mundo” 
(Tinho). 

O que presenciamos foi a professora agindo 
como se tivesse o poder da legitimidade sobre 
questões étnico-raciais, o que se revela na sua 
insatisfação por não ter sido consultada sobre a 

oficina. Esse comportamento reflete uma postura de 
controle sobre a narrativa, sugerindo que ela acredita 
ter um papel central ou superior na discussão e na 
educação sobre questões raciais, subestimando seu 
conhecimento sobre o assunto e autoridade 
enquanto liderança na Comunidade. Além disso, ela 
menciona sua importante atuação junto à pastoral 
da juventude no âmbito da comunidade. Sobre isso, 
Tinho problematiza: “A igreja, ao pedir perdão à 
sociedade, especificamente ao povo negro, cria essa 
pastoral. Lá tem a missa da mãe negra. Mas pra quê? 
No quê que isso atualmente nos liberta? Só permite 
que nós dancemos no momento da missa, pra quê? 
Que coloquemos uma indumentária, uma roupa 
africana? Eu nunca coloquei porque eu não sou 
africano, eu sou descendente. É uma superficialidade 
total. Eles gostam muito disso, aí fazem um evento 
uma vez por ano para justificar esse nome da 
pastoral, aí todo ano na semana do dia 20 [de 
novembro], e fica naquilo. Eles não falam de cota, 
por exemplo. Outro dia teve uma ação deles lá na 
comunidade e era isso” (Tinho). 

Mediante sua narrativa sobre o ocorrido, é 
possível identificar uma crítica a folclorização na 
qual a cultura é mostrada apenas como um 
espetáculo cultural e que não aborda 
profundamente a questão do racismo estrutural, 
pelo contrário, contribui para a imposição de valores 
que nada tem a ver com a Comunidade. E assim, a 
partir de uma consciência crítica sobre as diversas 
facetas da colonialidade, Tinho segue resistindo.  

A resistência, entendida como potência de 
conhecimento, manifesta-se concretamente nas 
trajetórias daqueles que, mesmo atravessados pela 
colonialidade do saber, do poder e do ser, recusam-se 
a se conformar às normas que os afastam de si 
mesmos. Nesse sentido, os passos dados em busca 
dos objetivos da Comunidade remetem ao que 
Maldonado-Torres (2023) discute ao evocar o 
“condenado” de Fanon — aquele que, apesar das 
imposições históricas, encontra brechas para afirmar 
sua existência de maneira insurgente. Assim, a 
resistência não é apenas uma reação, mas a criação de 
novas formas de ser e conhecer, um movimento que 
tensiona e ressignifica as estruturas vigentes, abrindo 
caminho para a construção de outros mundos 
possíveis. 

74 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 66-79, Jun/2025 

Tinho expressa essa postura em diversos 
momentos, como quando compartilhou sua 
experiência ao discursar em uma escola e relatou: 
“chamei a criança mais branca da sala e perguntei: 
vocês acham que eu e fulano somos iguais? Eles 
falaram que sim, somos seres humanos. Enfim, uns 
diziam “ah, por dentro somos”. Então eu disse: vou 
dizer para vocês que por uma razão muito simples 
nós não somos iguais, olha a cor da minha pele e a 
cor da pele dele… mas essa questão muito simples faz 
toda a diferença… por isso eu não sou aceito, meu 
povo não é aceito, onde vai, num emprego que 
procura… é exterior, mas faz toda a diferença. Tem 
gente que diz, “ah, mas são todos filhos de deus… 
nosso sangue é vermelho…” tudo bem, mas esse 
discurso camufla o racismo. Porque não tem essa de 
sermos todos iguais, nós somos diferentes, o que 
precisa ser igual são os direitos, as oportunidades.” 

 Por meio da experiência vivida, do corpo 
como fonte de saber, ele problematiza o discurso do 
universalismo, isto é, aquela ideia compartilhada pela 
branquitude de que, apesar das diferenças, todos 
somos seres humanos, somos iguais. Para DiAngelo 
(2018), essa perspectiva, associada ao racismo, 
funciona para negar o significado da raça e as 
vantagens de ser branco, sem contar que parte do 
princípio de que brancos e não brancos possuem as 
mesmas realidades, mesmas experiências, mesmas 
oportunidades. 

O que são essas ações e empreendimentos 
senão atos de resistência em sua 
multidimensionalidade? Ao discutir a resistência 
negra, Carneiro (2015) evidencia que esta perpassa 
pelas estratégias de sobrevivência física, isto é, o 
manter-se vivo, seguido pela manutenção da saúde 
física, da preservação da capacidade cognitiva, o 
desenvolvimento da criticidade com relação aos 
processos de exclusão racial e, por fim, procurar 
caminhos para a emancipação individual e coletiva. 
A autora argumenta que completar esse ciclo não é 
uma tarefa fácil: “sobreviver fisicamente, libertar a 
razão sequestrada e estabelecer a ruptura com a 
condição de refém dos discursos da dominação 
racial” (Carneiro, 2015, p. 150), tendo em vista que, 
a luta pela reprodução básica da vida, por si só, já é 
um desafio constante para muitas pessoas que 
encontram-se vivendo em situação de precariedade.  

O que Tinho faz é levar conteúdos para 
crianças, jovens e adultos que não se aprendem na 
escola, no currículo formal. Um chamado ao 
desprendimento epistêmico (Quijano, 1992). Uma 
afirmação geopolítica e corpo-política do 
conhecimento, que vai desconstruindo, pouco a 
pouco, a racionalidade hegemônica. Nesse sentido, o 
conhecimento é gerado a partir de experiências 
corporais, subjetividades, emoções e identidades, 
enfrentando um universalismo abstrato que se 
apresenta como neutro, desincorporado, 
desinteressado e sem localização geopolítica 
(Bernardino-Costa et al., 2023). 

Ao desafiar um discurso e um conhecimento 
que negam a existência e os saberes daqueles que não 
se enquadram nos padrões eurocêntricos, Tinho 
afirma “a existência como um ato de qualificação 
epistêmica.” (Bernardino-Costa et al., 2023, p. 13). 
Existir, ser, estar e reivindicar a própria identidade, 
cultura e conhecimento constituem, em si mesmos, 
atos de resistência e afirmação epistemológica. Ou 
seja, afirmar a existência é um ato que desafia a 
exclusão e a subordinação epistemológica. 

Ao mesmo tempo, esses momentos se 
configuram como enclaves pedagógicos marcados 
não só por um aprender, mas também o desaprender 
e reaprender (Walsh, 2014). É um conhecimento que 
resulta da práxis sobre a realidade, da oposição, da 
re-existência, da busca por uma nova forma de ler o 
mundo, mais que isso, pela construção de um 
mundo diferente, pela humanização (Fanon, 2020; 
Freire, 2023). 

Para Paulo Freire, a humanização passa pelo 
reconhecimento da desumanização. Para superar a 
coisificação, é necessário a preparação, no plano da 
ação, para luta contra os obstáculos que impedem a 
humanização. Em suas palavras, “a libertação 
autêntica, que é a humanização em processo, não é 
uma coisa que se deposita nos homens. Não é uma 
palavra a mais, oca, mitificante. É práxis, que implica 
na ação e na reflexão dos homens sobre o mundo 
para transformá-lo” (Freire, 2023, p. 93). 

O que é isso senão a luta pela conscientização, 
afirmação e desalienação? Tinho usa a palavra para 
pronunciar um mundo, num processo dialógico, de 
troca, de conexões. Um agenciamento no qual algo 
se transforma e ganha novas características conforme 
se conecta a novos mundos e se expande. 

 
 

75 



Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas como forças que des(educam) 
Tainá Silva Candido, José Carlos Mendes, Viviane Kraieski de Assunção 

 

Sueli Rolnik aborda um saber-do-corpo que 
emerge da micropolítica, entendida como as práticas 
cotidianas de resistência e transformação presentes 
nos pequenos gestos, nas interações sociais, nos 
discursos, nas formas de organização e nos modos de 
subjetivação. Esse saber nasce das revoluções 
moleculares, das transformações sutis que acontecem 
no nível íntimo e coletivo. Por isso, a autora afirma 
que a revolução se fundamenta na apropriação do 
saber-do-corpo, da sexualidade, dos afetos, da 
linguagem, da imaginação, do desejo – o saber que 
diz respeito à nossa condição de seres viventes 
(Rolnik, 2018). 

Além disso, essas ações e empreendimentos 
que buscamos destacar são importantes para pensar 
e produzir conhecimento a partir da diferença 
colonial (Mignolo, 2020), reordenando a geopolítica 
do conhecimento, colocando em questão o 
conhecimento eurocentrado e a subalternização dos 
conhecimentos invisibilizados, evidenciando a 
emergência da intersecção no âmbito epistemológico 
da tradição ocidental e as distintas categorias 
negligenciadas pelo ocidentalismo e o 
eurocentrismo. Afinal, descolonizar envolve um 
desprendimento epistêmico (Quijano, 1992).  

Enfocar nos saberes produzidos e 
transmitidos no contexto da Comunidade contribui 
para questionar a reprodução histórica e atual da 
ordem hierárquica e racial, pensando a partir de 
outros marcos epistemológicos que “pluralizam, 
problematizam e desafiam a noção de um 
pensamento e conhecimento totalitário, único e 
universal desde uma postura política e ética” (Walsh, 
2009, p. 12). É nesse sentido que Sueli Rolnik 
destaca a necessidade de não só deslocar a política de 
produção da subjetividade e do desejo, como 
também a política de produção do pensamento 
própria da cultura moderna ocidental 
colonial-capitalística. Nas palavras da autora, “pensar 
e insurgir-se tornam-se uma só e mesma prática; uma 
não avança sem a outra.” (Rolnik, 2018, p. 38).  

No âmbito do pensamento, Rolnik (2018) 
destaca que deslocar-se no sentido do que rege sua 
produção, já que cada modo de produção da 
subjetividade e do desejo diz respeito a um modo de 
produção do pensamento. A esse respeito, suas 
palavras ganham grande significado, especialmente 

ao abordar a perspectiva ética do exercício do 
pensamento: 

 

pensar consiste em “escutar” os afetos, efeitos que 
as forças da atmosfera ambiente produzem no 
corpo, as turbulências que nele provocam e a 
pulsação de mundo larvares que, gerados nessa 
fecundação, anunciam-se ao saber-do-vivo; 
“implicar-se” no movimento de 
desterritorialização que tais germes de mundo 
disparam; e, guiados por essa escuta e essa 
implicação, “criar” uma expressão para aquilo que 
pede passagem, de modo que ganhe um corpo 
concreto. Os efeitos do pensamento exercido dessa 
perspectiva tendem a ser: o “contágio 
potencializador” das subjetividades que o 
encontram, ou mais precisamente, sua 
“polinização”; a “transfiguração” da superfície 
topológico-relacional de um mundo em sua forma 
vigente pela irrupção desse corpo estranho em seu 
contorno familiar; a “transvaloração” dos valores 
que nele predominam. (Rolnik, 2018, p. 91) 

 

Pensar, segundo Rolnik (2018), é escutar os 
afetos e as forças que afetam o corpo, implicar-se no 
movimento de desterritorialização gerado por essas 
forças e, a partir disso, criar uma expressão que dê 
forma ao que emerge, resultando em uma 
transformação das subjetividades, das relações e dos 
valores predominantes no mundo. Isso envolve um 
desprendimento epistêmico. Mignolo (2010) 
argumenta que o desprendimento é urgente e requer 
uma reviravolta epistêmica a partir de outras 
epistemologias, outras formas de conhecer e, por 
conseguinte, outras economias, outras políticas, 
outras éticas. Uma descolonização epistemológica 
para pensar uma nova comunicação intercultural e 
um intercâmbio de experiências e significações 
fundamentadas em outra racionalidade.   

De fato, o que identificamos quando Tinho 
questiona o cânone é um movimento de 
desaprendizagem para reaprender de outras formas, 
a partir de novas narrativas. Aqui, desaprender é 
entendido como uma estratégia que desautoriza o 
ser e o saber único (Rufino, 2021). A contranarrativa 
que ele propõe fundamenta-se na resistência ao 
sistema hegemônico cristão, patriarcal, 
moderno/colonial. Como afirma Porto-Gonçalves: 
“O que se tem é R-Existência, posto que não se reage 

76 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 66-79, Jun/2025 

simplesmente à ação alheia, mas algo pré-existe e é a 
partir dessa existência que se R-Existe. Existo, logo 
resisto. R-Existo” (Porto-Gonçalves, 2010, p. 47).  
 
 

Considerações finais 
 

Ao refletir sobre a pedagogia que emerge das 
miudezas do cotidiano, percebemos uma sabença 
que se constrói no entrelaçamento de memórias, na 
partilha de experiências e na presença constante da 
resistência em cada gesto diário. A contranarrativa 
que Tinho nos oferece é um convite a questionar os 
modelos de ensino que nos são impostos, ampliando 
horizontes para outras formas de conhecimento, 
outras histórias e outras memórias. 

Um saber que se forma nas frestas, nas 
rupturas, que vai resistindo ao que foi naturalizado 
pelas normas e discursos dominantes. Ao bater de 
frente com esse modelo considerado o único 
possível, essas experiências propõem outras formas 
de viver, de sentir e de entender a realidade. É por 
isso que as vivências cotidianas entram em cena e 
ganham uma nova profundidade. Por meio de sua 
contranarrativa, Tinho nos convida a pensar outros 
mundos, a questionar o que está posto como 
natural, a colocar outra lente para re-ver a realidade. 

Nesse cenário, os quilombos emergem como 
potências transformadoras, desafiando e 
ressignificando as lógicas do habitar colonial ao criar 
possibilidades de resistência e reexistência, ainda que 
permeadas por desafios e tensionamentos. 
Destacamos, portanto, um conhecimento que 
emerge das experiências corporais, do fortalecimento 
das identidades, das memórias, da ancestralidade, das 
lutas, das subjetividades, afetividades e emoções.  

Trata-se de um saber situado que se opõe ao 
universalismo abstrato, que se apresenta como 
neutro, mas que, na realidade, oculta relações de 
poder e dominação. Portanto, existir, ser, estar e 
reivindicar a própria identidade, cultura e 
conhecimento são atos de resistência e afirmação que 
ultrapassam a dimensão ontológica, adquirindo 
também um significado profundamente 
epistemológico. É, portanto, uma 
onto-epistemologia. 
 
Notas 

 
1 Pode ser compreendida como uma forma de resistência 
que se manifesta a partir da recusa em aceitar as 
identidades e histórias impostas pelos discursos 
hegemônicos. Ela emerge do tensionamento entre a 
identidade vivida e aquela que foi historicamente 
construída para subalternizar sujeitos e coletividades. 
Conforme aponta Gilroy (2001), essa tensão gera práticas 
narrativas que confrontam a história oficial e se expressam 
em diversas linguagens, como a música, a literatura e 
outras formas culturais.  
2 É a escrita que nasce das experiências vividas, 
especialmente das vivências negras, e se transforma em 
forma de resistência, denúncia e afirmação. Trata-se de 
uma escrita marcada pela “pele-memória”, ou seja, pelas 
marcas deixadas no corpo e na subjetividade por vivências 
atravessadas por desigualdades, violências e 
silenciamentos. 

 
 
Referências 

 

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. 
Quilombolas e novas etnias. Manaus: UEA 
Edições, 2011. 
 
 
ARROYO, Miguel. Pedagogias em movimento: o 
que temos a aprender dos movimentos sociais? 
Currículo sem Fronteiras, v. 3, n. 1, p. 28-49, 
2003. 
 
 
BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO 
-TORRES, Nelson; GROSFOGEL, Ramón. 
Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 
Belo Horizonte: Autêntica, 2023. 
 
 
BOSI, Ecléa. Memória e sociedade: lembranças de 
velhos. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 
1994. 
 
 
BOSI, Ecléa; BRUCK, Mozahir Salomão. Memória: 
enraizar-se é um direito fundamental do ser 
humano. (Entrevista). V!RUS, São Carlos, n. 15, 
2017. Disponível em:  

 
 

77 



Corpo-memória e pedagogias de frestas: contranarrativas quilombolas como forças que des(educam) 
Tainá Silva Candido, José Carlos Mendes, Viviane Kraieski de Assunção 

 

http://www.nomads.usp.br/virus/_virus15/?sec=2
&item=1&lang=pt. Acesso em: 10 jun. 2024. 
 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. O que é Educação. 
São Paulo: Brasiliense, 1982. 
 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Reflexões sobre 
como fazer trabalho de campo. Sociedade e 
Cultura, v. 10, n. 1, p. 11-27, 2007. 
 
 
CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do 
outro como não-ser: fundamento do ser. 2005. 
Tese (Doutorado em Educação), Universidade de 
São Paulo, São Paulo, 2005. 
 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. 
São Paulo: Veneta, 2020. 
 
 
DIANGELO, Robin. Fragilidade branca. Dossiê 
Racismo, v. 21, n. 3, p. 35-57, 2018. 
 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 
São Paulo: Ubu Editora, 2020. 
 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes 
necessários à prática educativa. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 2022. 
 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2023. 
 
 
GILROY, Paul. O Atlântico Negro: modernidade 
e dupla consciência. São Paulo: WMF Martins 
Fontes, 2001. 
 
GOMES, Nilma Lino. O movimento negro 
educador: saberes construídos nas lutas por 
emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 
 

 
KASTRUP, Virgínia. Estratégias de resistência e 
criação: competência ética e estratégias de resistência. 
In: GUARESCHI, N. (org.). Estratégias de 
invenção do presente: a psicologia social no 
contemporâneo [online]. Rio de Janeiro: Centro 
Edelstein de Pesquisas Sociais, p. 120-130, 2008. 
 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: 
episódios de racismo cotidiano. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2019. 
 
 
LEITE, Ilka Boaventura. Os quilombos no Brasil: 
questões conceituais e normativas. Etnográfica, v. 4, 
p. 333-354, 2000. 
 
 
MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da 
colonialidade e da decolonialidade: algumas 
dimensões básicas. In: BERNARDINO-COSTA, 
Joaze et al. (org.). Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico. Belo Horizonte: Autêntica, 2023. 
 
 
MIGNOLO, Walter. Desobediencia epistémica: 
retórica de la modernidad, lógica de la colonialidad y 
gramática de la descolonialidad. Buenos Aires: 
Ediciones del Signo, 2010. 
 
 
MIGNOLO, Walter. A geopolítica do 
conhecimento e a diferença colonial. Revista 
Lusófona de Educação, n. 48, p. 187-224, 2020. 
 
 
PEIRANO, Mariza. A eterna juventude da 
antropologia: etnografia e teoria vivida. In: GUBER, 
R. (coord.). Trabajo de campo en América 
Latina: experiencias antropológicas regionales en 
etnografía. Bogotá: Campus Editorial/Sb Editorial, 
2019. 
 
PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. De saberes 
e de territórios: diversidade e emancipação a partir da 
experiência latino-americana. GEOgraphia, v. 8, n. 
16, p. 41-56,  2010.  

78 

http://www.nomads.usp.br/virus/_virus15/?sec=2&item=1&lang=pt
http://www.nomads.usp.br/virus/_virus15/?sec=2&item=1&lang=pt


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 66-79, Jun/2025 

 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidad y 
modernidad/racionalidad. Perú Indígena, n. 13, v. 
29, p. 11-20, 1992. 
 
 
ROLNIK, Sueli. Esferas da insurreição: notas para 
uma vida não cafetinada. São Paulo: N-1 Edições, 
2018. 
 
 
RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. 
Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 2019. 
 
 
RUFINO, Luiz. Vence-demanda: educação e 
descolonização. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 
2021. 
 
 
SANTANA, Elina Daiane Zavasque Ferreira. A casa 
de farinha como território de aprendizagem e a 
farinhada como processo educativo: estudo de 
caso no Distrito Janarí, Goianésia do Pará/PA. 2018. 
Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento 
Sustentável). Universidade de Brasília,  Brasília, 
2018. 
 
 
WALSH, Catherine E. Interculturalidad crítica y 
pedagogía decolonial: in-surgir, re-existir y re-vivir. 
In: CANDAU, V. M. (org.). Educação 
intercultural hoje en América Latina: 
concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 
PUC, 2009. 

 

 
 

79 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI:http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.05 

Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o 
final do século XIX e o início do XX 

 
Education of the body: biopolitics and power in Belém do Pará (late 19th to early 20th century) 

 
Gabriel Pereira Paes Neto* 

Eduardo Paiva de Pontes Vieira** 
 

 

Palavras-chave: 
Corpo 
Ginástica 
Esporte 
 

Resumo: Neste artigo buscou-se tratar de modos de ver e educar o corpo em Belém do 
Pará. Mostra-se como modos de ginásticas e esportes foram selecionados e montados de 
forma que se tornassem supostamente corretos, instrumentalizando o corpo como alvo de 
poder. O recorte temporal para este estudo abrange o final do século XIX e o início do XX. 
Os documentos analisados são tomados como monumentos a serem desmontados, isto é, 
os ditos arquivos passam a ser interrogados em sua produção e com intencionalidade de 
perscrutar as relações de poder que incidem sobre a disciplinarização dos corpos. A fim de 
melhor delimitar o foco da pesquisa, lançamos como questão primordial as maneiras pelas 
quais práticas discursivas e não discursivas instituíram modos de educar o corpo em Belém 
do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX. O material empírico foi reunido em 
um inventário e organizado pela procedência do arquivo (jornais, revistas, revistas 
pedagógicas etc.), traçando uma unidade capaz de enredar o biopoder como técnica de 
poder que identifica a educação do corpo. 
 

Keywords: 
Body 
Gymnastics 
Sport 

Abstract: This article seeks to address ways of viewing and educating the body in Belém do 
Pará. It shows how forms of gymnastics and sports were selected and assembled in such a 
way that they became supposedly correct, instrumentalizing the body as a target of power. 
The time frame for this study covers the end of the 19th century and the beginning of the 
20th century. The documents analyzed are taken as monuments to be dismantled, that is, 
the so-called archives are interrogated in their production and with the intention of 
scrutinizing the power relations that affect the disciplinarization of bodies. In order to 
better delimit the focus of the research, we raise as a primary question the ways in which 
discursive and non-discursive practices instituted ways of educating the body in Belém do 
Pará, between the end of the 19th century and the beginning of the 20th century. The 
empirical material was gathered in an inventory and organized by the origin of the archive 
(newspapers, magazines, pedagogical journals, etc.), creating a unity capable of entangling 
biopower as a technique of power that identifies the education of the body. 

 
Recebido em 1º de março de 2025. Aprovado em 18 de junho  de 2025. 

 
 
 
 
 
 

* Mestre; doutorando/Universidade Federal do Pará/UFPA; E-mail: gabrielpaesneto@gmail.com.  
** Doutor; Universidade Federal do Pará/UFPA; E-mail: epontesvieira@yahoo.com.br. 
 

 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.05


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

Introdução 
 

Neste artigo buscou-se tratar de modos de 
ver e educar o corpo na cidade de Belém. Tenta-se 
mostrar como modos de ginásticas e esportes foram 
selecionados e montados de forma que se tornassem 
supostamente corretos, instrumentalizando o corpo 
como alvo do poder. Para isto, analisam-se práticas 
discursivas e não discursivas que instituem modos de 
ver e educar o corpo, nestes termos, lançando mão de 
pressupostos foucaultianos relacionados com o 
biopoder. O recorte geográfico e temporal para este 
estudo abrange o final do século XIX e o início do 
XX.  

Para fins metodológicos e analíticos, 
aproximamo-nos das teorizações arqueogenealógicas 
de Michel Foucault. Os documentos analisados são 
tomados como monumentos a serem desmontados, 
isto é, os ditos arquivos/documentos passam a ser 
interrogados em sua produção, não sendo mais 
vistos como marcas de um passado a ser lembrado, e 
sim como algo que foi selecionado e montado para 
supostamente registrar a memória (Foucault, 2008). 
Pensar a partir da base conceitual arqueogenealógica 
de Foucault (2008) possibilita alcançar estados de 
suspeição sobre a produção das verdades, 
questionando e conjecturando como certas coisas se 
tornaram verdadeiras ao tempo em que outras coisas 
passam a ocupar o lugar de não verdade.  A fim de 
melhor delimitar o foco da pesquisa, lançamos as 
questões sobre o material empírico analisado, 
propondo questões norteadoras com o objetivo de 
conferir visibilidade às práticas discursivas e não 
discursivas instituídas nos modos de educar o corpo 
em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o 
início do XX por meio de biopolíticas regulatórias e 
práticas de biopoder.  

O Biopoder pode ser entendido como uma 
técnica de poder especifica, teorizada por Foucault 
(1999) como algo que emerge a partir do século 
XVIII. Segundo o autor, na época clássica, período 
que se estende do final do século XVI ao final do 
século XVIII, predominava um tipo de poder 
soberano que dispunha do direito de vida e de morte 
sobre o indivíduo. E, a partir do século XVIII, 
observa-se uma nova estratégia de poder que se dirige 
ao corpo populacional, tornando o Estado a figura 
que substitui o monarca soberano que passa a 

“cuidar” da vida e estabelece o crescimento das 
populações como sua preocupação central. O 
biopoder enquanto técnica reelabora o propósito de 
governabilidade na medida em que objetiva a 
regulação da vida ao invés da imposição por meio da 
morte (Foucault, 1999, p. 286-287). Uma notória 
característica do biopoder é visualizada na história 
contemporânea por meio do racismo de estado e de 
movimentos eugenistas e higienistas instaurados em 
biopolíticas de regulação. Nestes termos, buscamos 
os enunciados, que para Foucault (2008), possui um 
sentido1 próprio. Segundo o autor, “um enunciado 
pertence a uma formação discursiva” e sua 
regularidade “é definida pela própria formação 
discursiva” (Foucault, 2008, p. 132).  

Tratamos a formação discursiva como um 
operador teórico analítico, pois sua busca é das 
possibilidades de existência. Logo, busca-se uma 
arqueogenealogia de práticas educativas do corpo em 
Belém do Pará, no período supramencionado, este o 
recuo no tempo se dá para demarcar as 
contingências, os desvios que produziram “o que 
existe e tem valor para nós, que na raiz do que 
conhecemos e somos, não existem a verdade e o ser, 
mas a exterioridade do acidente” (Foucault, 2008, p. 
21) e não para reestabelecer uma grande 
continuidade ou para mostrar que o passado 
permanece vivo no presente.  

A pesquisa torna visível os enunciados 
utilizando documentos que narram o cotidiano das 
práticas corporais, tais como livros, jornais, 
periódicos, materiais didáticos utilizados na 
produção da “educação física”. Para mostrar como a 
Belém moderna demandou um investimento em 
práticas educativas sobre o corpo, sejam as médicas, 
militares, esportivas ou outras, mostram-se disputas 
entre as recomendações médico-higienistas, para o 
corpo considerado saudável, e das múltiplas 
possibilidades que se relacionam com os discursos 
em circulação. Sem esgotá-las.  

As fontes buscadas e analisadas incluem os 
documentos considerados não oficiais, recolhidos e 
reunidos em arquivos feitos para durar e produzir 
memórias: matérias jornalísticas, campanhas 
publicitárias, produções literárias e artísticas, de 
modo geral, revistas pedagógicas, revistas de 
variedades que contivessem enunciados relativos às 
práticas corporais no recorte temporal estudado. 

 
81 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

Sobre o acesso à coleta de dados, os registros foram 
acessados em duas plataformas de arquivos: 1) 
Hemeroteca Digital Brasileira2; 2) Seção de obras 
raras da biblioteca pública Arthur Vianna3. A 
unidade de enredo traçada dá visibilidade à trama 
que possibilitou a emergência de um dado modo de 
dizer. Foi priorizado um conjunto de enunciados 
sobre a educação do corpo, registrados nesses 
materiais.  

A definição de um corpus de pesquisa se 
baseou na busca da construção do enredo, com 
ênfase na pertinência e sentidos dos dados buscados, 
configurando tramas de acontecimentos, assim, 
buscamos abrir possibilidades novas, para enxergar 
novas nuances da história. Sabendo que, de acordo 
com Foucault (2021), o poder cria os corpos, via 
discursos, produzem realidades. Interessa saber se as 
práticas corporais em forma de jogos, esportes e 
ginásticas, fazem parte de uma “trama pedagógica”, 
ou seja, faz parte da instituição de biopolíticas e de 
técnicas de biopoder por meio do higienismo em 
Belém do Pará, considerando também, o contexto 
do século XIX que foi de muitas mudanças em 
Belém, passando por processos de industrialização e 
amplo crescimento populacional. Sabendo disso, 
começamos a tratar de práticas discursivas e não 
discursivas que instituem modos de ver e educar o 
corpo na cidade, entendendo a arqueogenealogia, 
também, como uma descrição de acontecimentos e 
de atravessamentos que permite a observação do que 
outrora foi escondido, criando conexões e 
recortando a história como relação de poder. 

 
Urbanização de Belém: a cidade como 
educadora de corpos 
 

Na segunda metade do século XIX, 
aproximadamente entre 1850 e 1900, Belém do Pará 
vivenciava a Belle Époque4, portanto, passava por 
uma “modernização” estrutural, econômica, política 
e cultural, incluindo o surgimento e 
desenvolvimento de escolas. A cidade passou a 
receber as diretrizes dos recém-criados sistemas de 
saúde e “invenções” que vinham sendo produzidos 
na Europa, sobretudo, na Alemanha, França e 
Inglaterra (Foucault, 1999). 

Entre as invenções, estavam formas de 
exercícios físicos que passaram a ser sistematizados e 

chamadas de ginásticas e esportes. Nestes países, boa 
parte dessas criações eram desenvolvidas ao ar livre5, 
seja em praças, escolas, parques, rios, dentre outros 
lugares, assim, a prática deliberada de exercícios 
físicos potencializou a relação do corpo com a 
natureza, o que incluiu as escolas. Segundo sintetiza 
Soares (2016, p. 14) “estamos diante de uma 
redescoberta da natureza, de sua bondade tanto 
quanto de seus supostos valores educativos e 
regeneradores que nutrem uma reflexão sobre as 
relações”. Esse fluxo de acontecimentos na Europa se 
relacionou com a produção de novas dinâmicas de 
controle para o corpo, na década de 1880, século 
XIX, o que perpetrou práticas discursivas também 
em Belém do Pará, por exemplo, neste período, o 
Sport Club6 oportunizava práticas ginásticas e 
esportivas ao ar livre, com base em ideais difundidos 
em Paris e Londres.  

Na Figura 1, tem-se um texto publicado com 
elogios às práticas de ginásticas e esportivas ao ar 
livre que estavam sendo realizadas no Sport Club, 
em Belém. Aponta-se para o potencial de 
“divertimento” de ginásticas e esportes 
praticados ao ar livre. Assim como, seu 
potencial educativo, portanto, como prática 
higiênica relacionadas aos exercícios físicos. 
 

 
Figura 1 – Imagem jornalística de práticas de 
ginásticas e esportivas ao ar livre no Sport Club, 
Pará, 1889. 
Fonte: O Liberal do Para (1889). 

82 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

O texto é constituído por discursos do final 
do século XIX e início do século XX. A prática 
esportiva, produzida por países europeus como 
Inglaterra e França, era vista como um símbolo de 
progresso e civilidade. A menção a cidades como 
Paris e Londres relaciona o eurocentrismo da época, 
em que práticas europeias eram adotadas como 
modelos de modernidade (Dias, 2014). 

O esporte é posto como instrumento de 
distinção social. A descrição de um “público 
numeroso e escolhido” (Figura 1) sugere que a 
prática esportiva estava restrita às elites, funcionando 
como um marcador de status social. Isso se alinha à 
ideia de que os clubes esportivos, na época, eram 
espaços de exclusividade, acessíveis apenas aos que 
pertenciam às camadas mais altas da sociedade (Dias, 
2014). 

A valorização do “aplauso” como incentivo 
reforça a ideia de que eventos esportivos também 
serviam mais como um “espetáculo”, um 
entretenimento. 

O texto da Figura 1 menciona que o esporte 
já era “introduzido na educação”. Esse aspecto se 
relaciona a tentativa de produzir corpos e 
comportamentos de acordo com os padrões 
discursivos em voga, nestes termos, é possível afirmar 
a existência de uma idealização das práticas 
esportivas europeias. A frase “não podia ser olvidado 
na capital do Pará” também denota uma visão 
centralizadora e elitista, que desconsidera outras 
manifestações corporais. 

Esse recorte permite problematizar sobre 
como o esporte, ainda hoje, pode funcionar como 
instrumento de exclusão. Também em detrimento 
de manifestações culturais e corporais “subversivas” 
ou não hegemônicas, da mesma forma, em que pode 
se tonar um mecanismo de subjetivação e controle. 
Belém foi educando as pessoas a partir de “formas de 
exercitar o corpo”, o que inclui as próprias formas e 
objetivos inerentes à escola enquanto lugar de 
sociabilidade pública (Guimarães; Sousa, 2016; 
Santos; França, 2020).  

Não se tratava de qualquer exercício físico, ou 
seja, não se referiam à capoeira, danças ou jogos 
indígenas ou de origem africana. Também não se 
tratava de ginásticas de origens circenses, tais quais 
foram proibidos e discriminados. Tratava-se 
especificamente de jogos, esportes, ginásticas 

“adaptados/as” em países europeus, a partir de 
finalidades educativas. Estas relacionadas às formas 
de controle dos corpos em novas dinâmicas 
modernas, urbanas, políticas, morais e econômicas. 

Por Belém do Pará, a “vida ao ar livre e vida 
urbana se apoiavam dentro de um projeto de 
modernização” (Dias, 2014, p. 152), em que práticas 
discursivas passaram a instrumentalizar jogos, 
esportes, ginásticas. Observa-se na Figura 2.   
 

 
Figura 2 – Imagem jornalística destacando o ciclismo 
no Sport Club, Pará, 1899. 
Fonte: Biblioteca Nacional (1899)  
 

O texto da Figura 2 refere-se a um evento de 
corrida organizado por um “Sport Club” em Belém, 
no qual uma corrida seria realizada graças à iniciativa 
de dois ciclistas. Ele destaca aspectos como a 
preparação da pista, a abertura das inscrições e a 
“grande animação” em torno do acontecimento. O 
uso da palavra “Sport” e a criação de um clube 
dedicado às práticas esportivas denotam um 
momento de apropriação do esporte como discurso 
educativo. 

A ênfase em “corrida” aponta para a 
popularização do ciclismo, que era uma das 
modalidades mais praticadas da época, impulsionada 
pela “modernização” das bicicletas e uso pelas elites 
urbanas. Nesse período, a prática esportiva no Brasil 
era restrita a elites, sendo os clubes espaços 
exclusivos, inacessíveis às classes populares, o que 
reforça o papel do esporte como um elemento de 
distinção social (Dias, 2014). A formalidade da 
linguagem e a atribuição de crédito a “distintos 
ciclistas” conectam-se com a importância social dada 
àqueles que promoviam tais eventos. Todavia, a 
valorização de esportes importados pode ter 

 
83 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

contribuído para a marginalização de outras práticas 
corporais, ao tempo em que o ciclismo foi sendo 
implementado em Belém, como produção dessas 
práticas ginásticas e esportivas ao ar livre.  

A análise do texto histórico também leva a 
refletir sobre como a ginástica e o esporte ainda são, 
em muitos casos, utilizados como instrumentos 
disciplinares e biopolíticos. Na medida em que se 
percebe como diversas práticas de ginástica e esporte 
também subsidiaram a criação e o fortalecimento 
dos clubes como espaços de lazer e nos quais 
aconteciam festas de diversas ordens, inclusive, em 
sociabilidades que foram se constituindo como 
práticas educativas do corpo (Dias, 2014). Na Figura 
3 verifica-se outro clube de ciclismo, o Velo-club.  

 

 
Figura 3: Imagem Jornalística do anúncio do 
Velo-Club do Pará, 1896.  
Fonte: Biblioteca Nacional (1896). 
 

O texto extraído do “Diário de Notícias” do 
Pará (1881-1898) aborda o surgimento do 
“Velo-Club do Pará”, destacando a crescente 
popularidade do ciclismo. A menção a um clube 
organizado reforça a ideia de institucionalização do 
esporte, prática comum das elites urbanas, que viam 
no ciclismo uma manifestação de modernidade e 
sofisticação (Gomes; Silva, 2021). 

O texto sugere que o ciclismo era um “gênero 
de sport” restrito a um público: os “enthusiastas do 
pedal”, ressaltando que o acesso à bicicleta era 
restrito, também, por ser um bem caro na época. O 
“Velo-Club” provavelmente funcionava como um 
espaço de sociabilidade elitista, reforçando 
hierarquias sociais. A denominação “Velo-Club” 
reforça a influência de modelos europeus, sobretudo 
franceses, na organização de práticas esportivas. Já o 

termo “sport” também demonstra a adoção de uma 
expressão inglesa. 

A popularização do ciclismo entre as elites 
urbanas reflete também um processo de 
disciplinarização do corpo, alinhado às ideias 
higienistas e de controle social. De acordo com 
Pinheiro e Alves (2014) e Dias e Soares (2014), 
ocorreram simbioses entre os discursos 
médico-higienistas, os quais descrevem que “a 
política de saúde pública implicava o controle da 
vida banal, principalmente das classes pobres, 
consideradas um constante perigo à ordem 
estabelecida” (Dias; Soares (2014, p. 154).  

Assim, as formas de controle educacional dos 
corpos, produziam burgueses “atletas” e pobres 
obedientes, moralizados e “trabalhadores”. A 
prioridade de quem detinha o controle dos discursos 
em Belém, era com a saúde das pessoas pobres, mas 
sobretudo, com o perigo de serem vetores de doenças 
para as pessoas ricas, nestes termos, um parâmetro 
claro é estabelecido com a premissa do biopoder, 
qual seja, a de exercer controle que garante a vida de 
parte da população por meio da subjugação e da 
eventual eliminação de outra parte. Como refere 
Foucault (1999), por meio de um poder exercido por 
estruturas que operam a vida e a morte, a 
proliferação do que é desejável e a extinção do 
indesejável, que também considera “a morte política, 
a expulsão, a rejeição, etc.” (Foucault, 1999, p. 306).  

Assim, o controle do corpo passou a ser uma 
prioridade nos discursos. Na Figura 4, por exemplo, 
tem-se uma proposta de cultura physica, publicada 
em 1886, na Inglaterra, e repostada no jornal Diário 
de Belém, refletindo preocupações educacionais e 
culturais da época. Nesse período, o Brasil estava em 
transição entre os últimos anos da monarquia e a 
Proclamação da República (1889). 

O texto exemplifica como ideias pedagógicas e 
científicas passaram a entrar em circulação no 
exterior e, especificamente em Belém do Pará, no 
século XIX. Durante esse período, os discursos sobre 
as práticas de ginástica (ou “gymnastica”, como 
escrito no texto) ganhavam destaque, influenciados 
por modelos de desenvolvimento físico que 
objetivavam disciplinar o corpo e produzi-lo 
conforme padrões de saúde e eficiência. A 
funcionalidade corporal e o equilíbrio entre força, 
agilidade e destreza são destacados e isso pode ser 

84 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

lido como parte de um movimento mais amplo que, 
sob o discurso de saúde e desenvolvimento, visava 
também disciplinar e controlar os corpos, 
especialmente de crianças. 

Isto indica uma visão funcionalista do corpo, 
uma visão fragmentada, característica das ciências 
biomédicas da época. Há um esforço em normatizar 
o corpo infantil, promovendo um ideal de criança 
robusta e “útil”. O texto ilustra a ginástica como 
ferramenta educativa e formadora do caráter, nestes 
termos, se pode considerar que os discursos 
passaram a produzir formas de educar o corpo, 
baseadas em uma moral utilitária e supostamente 
ancorada na medicina. O que se intensifica a partir 
do fato de que as mudanças drásticas na cidade 
tiveram como consequência sérios problemas de 
moradia e de saneamento, como mostra a Figura 4.  

 

 
Figura 4 – Imagem jornalística “Educação das 
creanças” do Diário de Belém, Pará, 1886. 
Fonte: Biblioteca Nacional (1886). 

 
 
 
 

Além do início da República, esse período foi 
marcado pelo auge do ciclo da borracha, assim 
como, seu declínio. Conforme Sarges (2010), Belém 
viveu seu auge econômico com a extração do látex, 
modalidade para o desenvolvimento do comércio 
local, sobretudo por volta de 1880, com a 
valorização de artefatos de borracha, principalmente 
para a produção de pneus, tendo como 
consequência a chegada de pessoas e grandes 
mudanças estruturais na cidade.  

Antônio Lemos7 foi nomeado intendente da 
cidade, permanecendo até 1912 e foi nessa 
conjuntura que, segundo Sarges (2010), se ampliou 
uma divisão social: de um lado, uma elite de 
homens, políticos, comerciantes e profissionais 
liberais; de outro, uma camada pobre de ribeirinhos 
(vindos do interior), nordestinos e imigrantes 
europeus pobres (sobretudo portugueses).  

A Belém ainda pequena e pouco populosa foi 
transformada em outra cidade, complexa, suntuosa e 
miserável ao mesmo tempo, um espaço geográfico 
que se urbanizava e crescia, com lojas e fábricas e 
induzia a formação de pessoas dóceis e servis, pessoas 
que consentiam e adotavam isso como estilo de vida. 
Segundo Dias e Chaves (2017), as políticas de Lemos 
foram basicamente higienistas, com efeito, a Belém 
ideal, tinha como modelo a cidade de Paris, 
modernizada e rica, europeizada, elegante, limpa, 
segura e com um bom desenvolvimento. Para 
Gonçalves (2022), algumas cidades, como Belém, 
passaram por um abrangente processo de 
modificações urbanas, a partir do século XIX, aos 
moldes de Paris.  

Tendo como foco políticas higienistas, 
sanitaristas, modernizadoras e embelezadoras da 
cidade. Segundo Sarges (2010), um dos focos de 
Lemos foi o “Saneamento Serviço Sanitário e Saúde 
Pública”, além da “estética da cidade”. As medidas 
sanitaristas, de limpeza das ruas, esgotos e 
crematórios, atendiam muito mais ao centro da 
cidade. 

No Álbum do Estado do Pará, de 1908, 
pode-se ver que foi criado um “Serviço Sanitário do 
Estado”, como mostra a Figura 5.  

 
85 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

 
Figura 5 – Imagem dos aparelhos de desinfecção, Belém, Pará, 1908. 

Fonte: Fundação Cultural do Pará (1908). 
 

O discurso sobre a importância do “Serviço 
Sanitário do Estado” era construído por médicos, 
políticos, sanitaristas, professores, jornalistas, entre 
outros. O serviço era estadual, implementado pelo 
governador Augusto Montenegro8, que teria 
melhorado a Hygiene do povo de Belém e do Pará 
(Gonçalves, 2022). 

Nesse registro de 1908, mostra-se que outros 
serviços disponibilizados pelo “Serviço Sanitário” 
foram a “ambulância e os aparelhos de desinfecção” 
(Fundação Cultural do Pará, 1908). Nesse contexto 
de controle do corpo na cidade, de acordo com 
Sarges (2010) e Gonçalves (2022), em Belém, 
passou-se a ter uma tentativa de controle da saúde da 
população, por intermédio de hospitais e de casas de 
saúde, da presença de médicos e de autoridades 
sanitárias. Percebem-se nos fatos discursos que 
condizem com a referência de uma política de 
Estado para o controle de uma crescente população 
urbana, uma biopolítica operada por meio de um 
corpo técnico com privilegiado lugar de fala. 

Foram adotados mecanismos de regulação do 
que se pode ou não fazer no espaço urbano, 

alimentando o discurso de convencimento de que 
todas as ações seriam para o próprio “benefício” da 
população mais pobre. 

O fato é que a preocupação com a saúde 
coletiva passou a ser uma prioridade, nesse sentido, 
também se preocupando com a proliferação de 
doenças, os discursos normatizavam e regulavam o 
que se podia fazer. Sobre a regulação “hygienica” da 
vida na cidade em Belém, Gonçalves (2022) aponta 
que 

 
Fez-se necessário um aparato legal do poder 
público para [...] regular diversos aspectos da 
cidade, que iam desde a higiene dos 
estabelecimentos públicos, habitações coletivas, 
hotéis, até o controle dos alimentos vendidos para 
a população, barulhos emitidos nas ruas 
(Gonçalves, 2022, p 6).  
 
Faziam parte do Serviço Sanitário as 

cocheiras, como mostra a Figura 6, para condução de 
doentes, de feridos, de cadáveres e de animais 
(Gonçalves, 2022, p. 6).  

86 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

 
Figura 6 – Imagem jornalística das cocheiras para condução de doentes em Belém do Pará, 1908. 

Fonte: Fundação Cultural do Pará (1908). 
 

 
Gonçalves (2022, p. 6) refere que “era preciso 

preservar os bons costumes dos habitantes de uma 
cidade que experimentava o progresso”. Os desafios 
de controlar o corpo ficavam maiores, o que se 
estendia para o controle da relação com a natureza.  

A cidade era cheia de rios e florestas, Dias 
(2016, p. 234) menciona que “dotar a natureza de 
um sentido positivo, integrando-a a cultura urbana, 
foi uma construção histórica”. Entre outras medidas 
do intendente Lemos, Gonçalves (2022) cita a 
utilização do Bosque Rodrigues Alves no Marco da 
Légua: 

 
O intendente também levava em consideração a 
arborização da cidade, buscando uma vida mais 
saudável para a população, mas também sob os 
ideais estéticos europeus ao domesticar a paisagem 
selvagem. [...] Foi revalorizado e ampliado o 
Bosque Municipal, localizado no Marco da Légua 
(área afastada do centro, e que hoje se encontra 

largamente urbanizada), com o objetivo de 
proporcionar mais um espaço de visitação para a 
elite. (Gonçalvez, 2022, p. 7). 

 
A natureza dominada, a urbanização e a 

cidade embelezada constituem enunciados presentes 
na criação e na manutenção do Bosque, além do 
papel de educação e de saúde.  

O uso do Bosque era controlado de forma 
rígida, padronizado para o uso “moderno” e 
“educado” do espaço. Esse discurso atrelava-se à ideia 
de vida regrada, controlada e dita saudável. O corpo 
foi sendo paulatinamente educado, no contexto de 
significativo aumento demográfico na capital do 
estado paraense, conforme mostra a Figura 7.  

 
 
 
 

 
87 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

 
Figura 7 –  Imagem jornalista do controle da natureza no marco da légua. 

Fonte: A Semana: Revista Illustrada (1919). 
 
Segundo Dias (2014),  
 
a cidade, então, se transforma em local de 
crescimento e demolição, com o antigo sendo 
devorado pelo novo. As ruas, em particular, 
transformam-se em lugares de mediações 
simbólicas e de troca de sociabilidades (Dias, 2014, 
p. 147). 

 
Ainda segundo o autor  

 
“os passeios e eventos de sociabilidade públicos, 
eram carregados de pedagogias que incluíam 
regras de etiqueta e civilidade à moda europeia, 
atenção aos pudores e cuidados com o recato, bem 
como postura corporal” (Dias, 2014, p. 147). 

 
Os discursos educativos eram fundamentados 

como “intervenção médica de caráter preventivo” 
(Dias, 2014, p. 250), portanto, discursos que 
“pontuam novas formas de o ideário médico se fazer 
integrado à vida banal no sentido de normatizá-la” 
(Dias, 2014, p. 250). Perante a implantação de ideais 
de higiene, de moral e de limpeza, foram 
implementadas diversas regras, entre elas, o 
fechamento e a demolição de cortiços. Antônio 

Lemos (1897-1911) produziu reformas higienistas 
na cidade, o que teve consequências estéticas, 
simbólicas e pedagógicas. Do ponto de vista do 
controle do espaço e da natureza (rios, igarapés, 
florestas). Ao mesmo tempo que a demonstração de 
controle da “higiene” e “salubridade” produzia 
confiança nos possíveis investidores, produzia uma 
pedagogia dos corpos, no sentido de educação e 
regulação deles. Como parte das ações de 
saneamento e embelezamento da cidade, se 
constroem novas ruas, bem mais largas, arborizadas, 
com boa fluidez para o trânsito das pessoas e 
circulação do ar, foram muitas as ações que passaram 
a constituir o que nomeia-se aqui de reurbanização 
de Belém, calçamento das ruas, instalação de esgotos, 
instalação de transportes públicos, manutenção e 
expansão de bosques (como o marco da légua) e 
praças (Batista Campos, Largo da Pólvora – 
República e a Praça de Nazaré – CAN). 

A Belém reurbanizada, educadora dos corpos, 
complexa e dinâmica, seja quanto à economia, à 
distribuição espacial, seja quanto às diferentes 
formas de viver nos diferentes polos da cidade, trazia 
mais novidades europeias, observadas na Figura 8.. 

88 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

 

 
Figura 8 – Imagem jornalística de Belém aos domingos, 1920. 

Fonte: A Semana: Revista Illustrada (1920). 
 
 

A Figura 8 destaca como os passeios e eventos 
de sociabilidade eram prescritos por regras de 
etiqueta e civilidade, moldadas à moda europeia. 
Essa normatização, na qual a elite adotava padrões 
europeus como modelo de comportamento “ideal”. 
A busca por postura corporal, recato e pudores 
exemplifica a imposição de um padrão de corpo e 
comportamento. Essas pedagogias ensinavam a 
forma de ser, mas também funcionavam como 
instrumentos de exclusão, como práticas normativas, 
relegando as classes populares à margem do 
“progresso” e reforçando a noção de que apenas a 
elite educada poderia participar dos espaços públicos 
“civilizados” (Dias, 2014). Assim, a educação dos 
Corpos se instaurava com um simbolismo urbano.  

As reformas higienistas não apenas alteravam 
a paisagem urbana, mas também operavam no nível 

simbólico, educando os corpos para se adequar às 
exigências de um espaço “civilizado”. Essa pedagogia 
dos corpos visava normatizar não apenas 
comportamentos, mas também formas de habitar e 
interagir com a cidade. Contudo, ao integrar o 
ideário médico à vida cotidiana, o que se criava não 
era apenas saúde preventiva, mas também um 
controle biopolítico e regulamentar (Foucault, 
2008). Sob a retórica da saúde e da prevenção, esses 
discursos viabilizavam as intenções de controle social 
e político, enquadrando corpos dentro de normas 
específicas. 

As reformas higienistas, como as promovidas 
por Lemos em Belém, exemplificam a face 
autoritária desse projeto de modernidade. O 
fechamento e demolição de cortiços, apresentados 
como medidas de salubridade, desconsideravam as 

 
89 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

necessidades básicas das classes trabalhadoras e 
frequentemente as expulsavam de seus espaços de 
vida. O higienismo urbano, mais do que resolver 
problemas de saúde pública, priorizava a estética e a 
atratividade econômica das cidades. Ao mesmo 
tempo, ocultava a marginalização e precarização de 
comunidades inteiras, deslocando os problemas para 
áreas periféricas ou invisíveis, enquanto promoviam 
confiança no capital estrangeiro, invisibilizavam a 
violência estrutural contra os mais pobres e 
consolidavam a desigualdade social. As 
transformações estéticas e simbólicas da cidade 
reforçavam hierarquias sociais, enquanto a 
pedagogia dos corpos tornava o espaço público 
acessível apenas àqueles que subjetivados aos seus 
padrões (Soares, 2011).  
 
 
Biopolíticas em Belém: A cidade e o controle 

médico do corpo 

 
Segundo Foucault (2021), o poder cria os 

corpos via discursos que produzem realidades. 
Assim, através de diversos discursos médicos9 e 
pedagógicos, os corpos passam a ser pautados e 
produzidos, sendo utilizados como mecanismo de 
controle da própria urbanização que foi tanto 
produto como produtora da biopolítica. O biopoder 
tem expressão visível por meio do controle da 
salubridade, da higiene pública e das políticas 
higienistas que se entrelaçavam com os discursos 
médicos sobre ginásticas e esportes. Assim como, 
produziram diversas realidades sobre o corpo, suas 
formas de educação e, portanto, suas formas de 
existir no espaço urbano. A modernidade gerada pela 
Bella Époque em Belém exigiu produtividade, lucro e 
emprego de capital, nestes termos, é possível afirmar 
que o meio ambiente, o corpo, a subjetividade, a 
memória e a vida em perspectiva sócio-histórica se 
tornavam secundários.  

O corpo passou a ser alvo do poder moderno. 
Um corpo apto ao esforço, disciplinado, obediente 
ao cientificismo vigente, tanto quanto permanece 
temente ao erro e ao pecado, posto que a cena 

religiosa da cidade acompanha o pungente 
desenvolvimento econômico. Em meados do século 
XIX, em Belém, as mudanças em curso na cidade 
ascendiam patamares elevados e sem precedentes e 
incluindo diversos aspectos. Segundo Melo (2014, p. 
1), a produção de ginásticas e esportes a partir de 
preceitos modernos, se deu no “decorrer dos séculos 
XVIII e XIX”, com “a articulação entre o 
desenvolvimento de um novo modelo econômico” e 
uma nova dinâmica política da cidade.  

Portanto, como práticas educativas do corpo e 
gestão do tempo livre/de lazer. Os jogos 
historicamente também eram formas de 
manifestação da cultura dos povos, ou seja, jogos 
ligados a expressões utilitárias (provavelmente da 
agricultura), recreativas e religiosas, ligados, em sua 
essência, às necessidades de sobrevivência, tal como a 
caça. Porém, na modernidade também passaram a 
ser um dispositivo de biopoder à medida em que o 
corpo foi colocado no centro das atenções, discursos 
e projetos de sociedade, o que se localiza diante do 
sujeito, o corpo como cerne do controle – que 
ultrapassa a lógica punitiva à perspectiva higiênica 
(Foucault, 2008). Um corpo ativo, trabalhador, 
forte, que se reverberou sobre ginásticas e esportes. 

Os discursos dominantes e incluídos nos 
clubes e nas escolas passaram a ser o médico 
normativo. O jogar foi deixando de ser livre e se 
tornando um método sistemático de exercício, 
alinhado com diversos discursos (médicos, militares, 
igreja, imprensa e outros), em que o corpo se tornara 
uma entidade que transcende a lógica punitiva, 
sendo moldado pela perspectiva higiênica. Essa 
transição exemplifica uma mudança no paradigma 
de poder: de um controle explícito e coercitivo para 
um mais sutil e disciplinado, assim, o poder 
soberano foi se se tornando biopoder. A descrição de 
um corpo ativo e trabalhador reflete o ideal do 
século XIX e início do século XX, alinhado às 
necessidades da industrialização. Esse corpo “ideal” 
representa uma construção social que marginaliza 
outros corpos – os inativos, os fracos, os que não 
atendem às expectativas de força e produtividade, a 
Figura 9 representa tal entendimento.  

 

90 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

 
Figura 9 – Imagem jornalística representando um corpo forte e trabalhador: com “saúde, vigor e energia”, 

conforme a construção social da época, século XIX e início do século XX, Belém, Pará, 1927. 
Fonte: A Semana: Revista illustrada (1927).  

 
A Figura 9, retirada da revista A Semana: 

Illustrada10 (1927), é um artefato que permite a 
visualização de múltiplos enunciados. Ela exibe um 
corpo masculino musculoso promovendo o uso de 
um produto chamado “Tayuyá de São João da 
Barra”, identificado como um “poderoso depurativo 
do sangue e antirreumático”, com a promessa de 
proporcionar “boa saúde, vigor e energia”, conforme 
o anúncio. O corpo é colocado como símbolo de 
saúde e força, como mostra a Figura 9 com o homem 
exibido no anúncio sendo representado como um 
ícone de força física, virilidade e vitalidade. O foco 
no corpo musculoso, em uma pose de exibição, 
remetia aos ideais de masculinidade associados à 
força produtiva e à disciplina corporal. O texto 
associa o uso do produto à obtenção de saúde e 
energia, subordinando o corpo a um ideal 
normativo, e, neste caso, a saúde é colocada como 
um estado de performance física, conectado ao ideal 
do trabalhador eficiente e do cidadão saudável. 

O termo “tayuyá” está associado a uma planta 
medicinal de uso tradicional indígena, o qual revela a 
apropriação de saberes populares pela indústria 

farmacêutica (Machado, 2015). A tecnologia de 
biopoder foi instaurado em espectro amplo que 
incluía médicos/sanitaristas que promoviam normas 
de saúde; militares que defendiam a preparação física 
para a defesa da nação; a Igreja que moralizava os 
comportamentos corporais e a imprensa propagava 
esses ideais como modelos universais (Carvalho, 
2012). A confluência de discursos marginalizava 
qualquer corpo ou prática que escapasse às normas 
instituídas. Essa coalizão disciplinar exemplifica o 
uso do corpo como ferramenta para atender a 
interesses de dominação, reforçando estruturas de 
poder e perpetuando desigualdades, assim, é possível 
afirmar que as práticas populares e os modos 
alternativos de vivenciar o corpo são 
deliberadamente interditados, apagados ou 
reconfigurados. 

A descrição de como as aulas de educação 
física foram se constituindo como a sistematização 
das formas de jogar é um exemplo. Como pode-se 
observar na Figura 9, que demonstra o “Programmas 
de ensino organizados e mandados adoptar pelo 
Conselho Superior de Ensino Primario, em 1919” 
em Belém.  

 
91 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

 

 
Figura 10 – Destaque jonarlístico acerca dos “Programmas de ensino - Conselho Superior de 

Ensino Primario”, em 1919. 
Fonte: Revista O ENSINO (1919). 

 
A divisão dos alunos é proposta pelo 

desenvolvimento físico, ficando divididos em duas 
turmas, com diferença de tempos de atividade. Na 
primeira, exercícios de ginástica para alunos de 7 a 10 
anos, com exercício de ginástica respiratória 
(equilíbrio da cabeça, tronco, braços e pernas) e 
marcha simples, ou seja, caminhada,  durante 20 
minutos. Nesta primeira turma, se percebe uma 
preocupação formativa para o conhecimento do 
corpo, controle do equilíbrio, atrelado a uma boa 
capacidade cardiorrespiratória. Essas orientações 
supõem preocupação com exercícios excessivos para 
crianças menores, sobretudo de força, enquanto, na 
segunda turma, exercícios de ginástica para alunos de 
11 a 14 anos, durante 30 minutos.  

A manutenção de todos os exercícios feitos 
pela primeira turma, são combinados aos exercícios 
de equilíbrio e ampliação das formas de marchar. Ou 
seja, formas de caminhar envolvendo marcha militar 
e corrida o que amplia a intensidade da atividade 
cardiorrespiratória. Percebe-se que a divisão de 
turmas não se baseava apenas em critérios 
pedagógicos ou cognitivos, mas no desenvolvimento 
físico dos alunos. A priorização do desenvolvimento 
físico como critério de classificação ignora as 
diversidades individuais e culturais. Assim como, 
reproduz uma lógica eugenista latente na época, em 

que corpos fora do padrão proposto eram excluídos 
ou inferiorizados.  

A ginástica é posta como uma ferramenta de 
controle (Vigarello, 2003). As atividades descritas no 
texto, como exercícios respiratórios, de equilíbrio e 
marchas simples, configuram-se como formas de 
ginástica, transformada em um método rigoroso, 
com objetivos de moldar o corpo de acordo com 
normas predefinidas. A sistematização da ginástica 
exemplifica um processo de domesticação do corpo, 
secundarizando o caráter lúdico e espontâneo, em 
outras palavras, um corpo que pode atender uma 
lógica de poder.  

Esse controle sobre o corpo infantil não era 
apenas pedagógico, mas político, preparando as 
pessoas para atender às expectativas de uma 
sociedade militarizada, industrializada e disciplinar. 
O foco em exercícios respiratórios e no 
fortalecimento do corpo estava alinhado às 
preocupações da época com saúde pública e 
preparação física para a defesa nacional. O 
higienismo, sob o pretexto de promover a saúde, 
muitas vezes serviu como ferramenta para controlar 
corpos considerados “impróprios” ou “fracos”, não 
obstante, as práticas militares implícitas na educação 
física (como as marchas) apontam para a utilização 
da escola como um espaço de formação de corpos 

92 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

obedientes. Essa visão limita o papel da educação ao 
de um treinamento corporal, ignorando aspectos 
emocionais, criativos e culturais do movimento Pich 
(2014), Bracht (1996) e Da Silva e Fensterseifer 
(2015).  

O controle sobre o corpo na escola estava 
frequentemente associado a discursos de 
moralidade. O corpo disciplinado era também um 
corpo moral, que se enquadrava em normas de 
comportamento ditadas por instituições como a 
igreja e o Estado. A ideia de que a educação física 
deveria formar “bons cidadãos” expõe o papel 
ideológico dessa prática, que, sob a aparência de 
cuidado com o corpo, servia para perpetuar normas 
sociais conservadoras e excludentes. 

O “Programmmas de ensino” de 1919 reflete 
um momento histórico em que o corpo era 
centralizado como objeto de controle por meio de 
enunciados que eram disseminados em revistas que 
chegavam com frequência às mãos dos professores 
de “educação física”. Sobre a revista “o ENSINO”, 
Santos e França (2020) analisaram a imprensa 
pedagógica no Pará no início do século XX, a partir 
das revistas pedagógicas “a escola” e a “revista do 
ensino” que seriam como instituições de formação. 
Segundo as autoras, fazia parte do projeto 
republicano de Belém a inclusão do corpo nas 
escolas reflete a instrumentalização do espaço 
educacional para produzir sujeitos “úteis” ao Estado 
e o fato de que a escola, que deveria ser um lugar de 
emancipação e desenvolvimento integral, se torna 
um campo de disciplinamento físico e mental 
(Santos; França, 2020). Entretanto, nem todos os 
discursos coincidiam, pelo contrário, como 
preconizado no pensamento Foucaltiano, as relações 
entre os saberes coexistem em uma trama de forças. 
Aqui lança-se mão de uma carta escrita por José 
Veríssimo, então diretor do Collegio Americano, ao 
Sr. Saraiva, diretor e proprietário do colégio 
Franco-brasileiro. Nela Veríssimo discute um 
importante debate sobre moral “cristã” e a 
importância da ginástica como central nas aulas de 
educação física, como “utilidade higiênica” 
(Collegio Americano, 1885):  

 
A justíssima indignação de me ver equiparado a si 
pelo sr. Saraiva, fez me sair a verdade- a stricta 
verdade como a sua defesa o prova – mais áspera 
do que por ventura fora mister. A resposta foi a 

calumnia – a arma recomendada por D. Basílio 
quando não há obra do que lançar mão. [...] 
Felizmente somos ambos conhecidos n’esta terra, e 
tenho a consciência perfeitamente tranquilla sobre 
o julgamento do publico paraense entre nós. A 
calumnia que vem de lá, cae na lama donde saio; e 
a probidade, feita a custa de trabalho e sacrifícios 
não está felizmente a mercê do primeiro canalha. 
[...] Todos os seus demais desbragados insultos – 
mentiras e calumnias – recurso da impotencia – 
creia o sr. que não me alcançam. Estou acima 
d’isso, como o sr. mesmo está convencido, e eu 
lh’os perdoo comprehendendo-os como um grito 
raivoso da agonia. Não só as finanças do -Franco-, 
como o sr. diz, que estão em lastimável estado, é 
tudo o mais: é um collegio morto. Mas, falemos 
sério. Imagine o sr. Saraiva, que eu sou calvinista 
ou mesmo mahometano, acredita o sr. que um pae 
de família catholico, sensato e de honestos 
sentimentos prefira, para educar seu filho, um 
catholico sem moral, sem caracter e sem 
escrúpulos, a um mahometano ou calvinista, 
homem de bem e de bom proceder? Não creia, sr. 
Saraiva.  
Diz o sr. que ao cabo de dous anos eu quero 
mystificar – o publico, não? – com gymnastica e 
esgrima. O sr. é infelicíssimo aos seus ataques, 
como todos os desesperados. Prestes a afogar-se, o 
sr. entendeu pegar-se a mim para salvar-se, mas eu 
largo-o e o sr. vae ao fundo. Não se perde nada.  
A gymnastica – cuja utilidade o sr. é o primeiro a 
reconhecer – como eu vou mostrar – existe no 
Collegio Americano perfeitamente aparelhada e 
funcionando regularmente desde o mês de abril 
do anno passado. Não é portanto, e como melhor 
ficará provado adiante um pretexto de 
mystificação. O sr. Saraiva – note o publico – 
atacou a gymnastica com uma citação mal 
compreendida de Spencer, [...] 
Mas, voltando a minha aula de gymnastica da qual 
– os paes que o digam – temos tirado os melhores 
resultados para a saúde e vigor dos alunos [...] cada 
dia me convenço mais da sua utilidade hygiênica e 
da sua importância como principal agente da 
educação physica – e tanto assim, é que desde o 
anno que vem vou tornar-la obrigatória para os 
externos. Para completar a educação physica, 
tenho encomendado [...] excelentes jogos como o 
cricket (de collegio), o foot ball, o lown tennis e 
outros. (Collegio Americano, 1885).  

 
Com esta carta, mostra-se que os discursos 

que vão produzindo a transformação de jogos em 

 
93 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

exercícios sistemáticos nas escolas, passa a ser 
adotado paulatinamente pelas escolas, defendidos 
por seus diretores, pais, alunos. Assim como, a 
referência às ginásticas e esportes que foram 
produzidos em países europeus e que não 
justamente esses exercícios transformam as formas de 
jogar.  

Veríssimo defende a ginástica e os exercícios 
físicos como práticas corporais que eram justificadas 
pela ciência médica e pelos discursos higienistas em 
voga na época. A centralidade da “utilidade 
higiênica” na Educação Física refletia uma visão 
reducionista do corpo, que era visto como um 
objeto a ser moldado e disciplinado para se alinhar a 
padrões de saúde e produtividade.  A carta também 
se insere em um contexto de tensão religiosa, onde 
Veríssimo ironiza a moralidade católica do Sr. 
Saraiva. Esse embate exemplifica como a educação, 
incluindo a Educação Física, era um campo de 
disputa moral e ideológica. A Igreja Católica, à 
época, buscava manter sua influência sobre a 
formação dos jovens. A visão de Veríssimo sobre a 
moralidade cristã, embora crítica, não escapa a um 
discurso excludente, pois associava a superioridade 
ética à adesão a determinados valores burgueses e 
comportamentos normativos. 

Veríssimo tinha a ginástica e o esporte como 
ferramentas de civilização. Ao incorporar práticas 
como o cricket, o futebol e o tênis no currículo, ele 
demonstrava a influência de valores europeus e 
norte-americanos na concepção da Educação Física. 
Essas atividades eram vistas como símbolos de 
progresso e civilização, importados para moldar uma 
juventude disciplinada e “moderna” (Dias, 2014).  

O tom ofensivo e moralista de Veríssimo 
alimenta a ideia de que o controle sobre os corpos 
nas escolas era também uma forma de reforçar a 
autoridade e o prestígio de determinadas instituições 
e indivíduos. O que demonstra como o debate sobre 
a Educação Física transcendia o campo técnico ou 
pedagógico, envolvendo questões de poder e status. 
A visão de Veríssimo sobre a Educação Física reflete a 
preocupação das elites brasileiras do século XIX em 
formar cidadãos saudáveis, disciplinados e 
preparados para contribuir com o projeto de 
modernização do país. A Educação Física, nesse 
contexto, funcionava como uma ferramenta para 
reforçar desigualdades sociais, ao mesmo tempo que 

mascarava essas exclusões sob o pretexto de 
promover saúde e moralidade (Guimarães e Sousa 
(2016). 

Veríssimo rebate as críticas de Saraiva sobre a 
ginástica, argumentando que ela não é uma 
“mystificação”, mas uma prática fundamentada em 
resultados observáveis de saúde e vigor. No entanto, 
sua carta também sinaliza uma transição de foco, 
incorporando os esportes como complemento à 
ginástica, o que marcava um movimento global na 
Educação Física da época. Essa tensão entre ginástica 
e esportes exemplifica o processo de transformação 
da Educação Física, que buscava se legitimar como 
uma área científica e pedagógica. No entanto, essa 
transição também refletia a influência crescente de 
valores competitivos e individualistas, associados ao 
capitalismo emergente, subjacente a isso, a 
normativa médica que autorizava e prescrevia formas 
de ser e não ser fisicamente, algo caro ao biopoder e 
que já tendia ser a técnica dominante das relações na 
primeira metade do século XX. 

 
 

Considerações Finais 
 

Este estudo demonstrou como práticas 
discursivas e não discursivas atuaram de maneira 
estruturada para instituir modos de ver e educar o 
corpo na cidade de Belém do Pará entre o final do 
século XIX e o início do XX. O uso de perspectivas 
foucaultianas, especialmente as teorizações sobre 
biopolítica e biopoder, permitiu desconstruir 
documentos históricos que narravam o cotidiano das 
práticas corporais, como jornais, livros e materiais 
didáticos. Essa abordagem destacou a 
instrumentalização do corpo como alvo do poder, 
em um contexto marcado por entrelaçamentos entre 
discursos médico-higienistas, militares, religiosos e 
esportivos. 
​ A análise destes artefatos permitiu afirmar 
que a cidade de Belém, em seu processo de 
modernização, investiu em práticas educativas 
voltadas para o corpo, refletindo uma tentativa de 
moldar comportamentos e construir um padrão de 
saúde e disciplina alinhado aos interesses da época. 
Ao abordar o corpo como um “monumento” 
histórico a ser interrogado, esta pesquisa amplia a 
compreensão sobre como as práticas sociais e 

94 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

educacionais do passado moldaram os padrões de 
subjetividade e corporalidade que, de certa forma, 
ainda ressoam atualmente. 

Dispositivos continuam operando no 
presente sob formas renovadas, sustentando um 
regime biopolítico que regula, normatiza e 
hierarquiza os corpos. Na contemporaneidade, 
observa-se uma persistente instrumentalização dos 
discursos sobre saúde, produtividade e estética, que 
reforçam padrões corporais idealizados e operam 
como tecnologias de subjetivação. Práticas como o 
culto ao corpo “em forma”, a medicalização da 
infância e da juventude, a disseminação de 
aplicativos de autocontrole corporal e o uso 
crescente de procedimentos estéticos configuram 
formas atuais de governo dos corpos, agora mais 
vinculadas à lógica neoliberal do desempenho. 

Nesse sentido, a lógica disciplinar analisada 
neste trabalho – e sua incidência sobre a educação do 
corpo – permanece ativa, ainda que sob novas 
linguagens e dispositivos. A educação física escolar, 
por exemplo, embora tenha se transformado, ainda 
enfrenta desafios quanto à superação de práticas 
normativas e padronizadas, que muitas vezes 
reiteram exclusões históricas. Também é possível 
identificar ressonâncias dessa racionalidade em 
políticas públicas contemporâneas, como a 
militarização de escolas e os programas de controle 
do peso corporal infantil, que reafirmam a vigilância 
sobre os corpos a partir de critérios técnicos e 
biomédicos. 

Portanto, ao abordar o corpo como um 
artefato histórico e cultural, esta pesquisa contribui 
para a compreensão das formas pelas quais os 
dispositivos de poder continuam a moldar a 
experiência corporal na atualidade. A partir da 
perspectiva foucaultiana, mostra-se que as práticas 
do passado não apenas conformaram subjetividades 
e corporeidades historicamente localizadas, mas 
também projetaram matrizes de controle que 
seguem operando no presente, exigindo uma análise 
crítica e situada das intervenções educativas e sociais 
que se dirigem ao corpo. 
​ Contudo, é possível uma leitura mais ampla 
e histórica sobre o papel da Educação Física na 

atualidade da escola brasileira. Se por um lado, a 
ginástica sueca e os jogos escolares indiretamente 
ainda compõem o currículo não apenas como 
atividades educativas, mas como tecnologias 
regulatórias. Se jogos ainda são didatizados e 
higienizados em exercícios sistematizados. Ou seja, 
os corpos dos estudantes ainda são regulados para o 
trabalho, para a obediência, para a ordem. A 
Educação Física ainda é um campo técnico, usado 
como ferramenta biopolítica.  

Por outro lado, se, como afirma 
Fensterseifer, somos “construtores de sentido em um 
horizonte de sentido” (2021, p. 40), então o corpo 
pode ser compreendido como linguagem. Trata-se de 
um deslocamento que não se dá apenas no plano das 
ideias – ele é ético, estético, existencial e político. É a 
passagem de uma pedagogia da execução para uma 
pedagogia da escuta, de um corpo obediente para 
um corpo significante. Como afirma Fensterseifer, “é 
preciso devolver ao conhecimento a sua condição de 
acontecimento simbólico” (1999, p. 43), onde a 
linguagem não é apenas um meio, mas o próprio 
lugar do mundo. Essa perspectiva exige uma 
reconfiguração profunda da escola. O espaço escolar, 
nesse novo horizonte, deixa de ser um local de 
transmissão de verdades para se tornar um lugar de 
criação de sentidos. O professor deixa de operar 
como executor de conteúdos para se tornar um 
intérprete das experiências vividas por seus alunos. O 
corpo, passa a ser escutado em sua pluralidade: um 
corpo que sente, que se expressa, que se relaciona. 

Na prática pedagógica, isso se traduz em 
propostas que favoreçam a expressividade corporal, o 
movimento como diálogo, conhecimento e cuidado 
de si e a escuta sensível ao contexto e às experiências 
prévias dos alunos. De acordo com Da Silva e 
Fensterseifer (2015), a Educação Física, ao adotar 
esse horizonte, se aproxima de uma prática formativa 
que respeita a pluralidade dos corpos e a 
complexidade das relações humanas. Ela deixa de ser 
o “lugar da técnica” para se tornar o lugar do 
acontecimento educativo. Deixamos um convite a 
continuarmos nos perguntando com o corpo e com 
o mundo. 
 
 

 
 

 

 
95 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

Notas 
 
1 “A lei dos enunciados e o fato de pertencerem à 
formação discursiva constituem uma única e mesma coisa; 
o que não é paradoxal, já que a formação discursiva se 
caracteriza não por princípios de construção, mas por 
uma dispersão de fato, já que ela é para os enunciados não 
uma condição de possibilidade, mas uma lei de 
coexistência, e já que os enunciados, em troca, não são 
elementos intercambiáveis, mas conjuntos caracterizados 
por sua modalidade de existência” (Foucault, 2008, 
p.132).  
2 É um portal de digitalização de periódicos nacionais que 
possibilita uma vasta consulta, pela internet, a jornais, 
revistas, anuários e outras publicações. Disponível em: 
https://bndigital.bn.gov.br/hemeroteca-digital/  
3 É um catálogo de obras raras que reúne publicações de 
alto valor histórico, cultural, literário e artístico. 
Disponível em:  
http://www.fcp.pa.gov.br/espacos-culturais/sede/bibliote
ca-arthur-vianna  
4 Segundo Coelho (2011, p. 141) “um complexo processo 
de relações culturais, sociais e mentais, mas também 
materiais e políticas, desenvolvidas no interior de um 
corpus reconhecido historicamente como o da cultura 
burguesa e da sua afirmação no interior dos quadros 
hegemônicos do capitalismo industrial”.  
5 Villaret (2016) destaca que, incialmente na Europa, 
esportes e ginásticas foram usados em cidades europeias 
como simplificações das formas de naturismo. O autor 
aponta que (entre os séculos XVIII e XIX) “as primeiras 
formas de uma educação física repousam, essencialmente, 
sobre a adjunção de práticas higiênicas oriundas das curas 
naturais aos exercícios físicos elaborados a partir das 
ginásticas preexistentes” (Villaret, 2016, p. 82).  
6 Fundado dia 25 de setembro de 1896, tinha como ideal 
a prática da educação physica, através do cultivo dos 
esportes. Sua sede ficava na Estrada Nazareth, onde eram 
praticadas diversas modalidades (basquete, ciclismo e 
tiro). O clube ajudou a criar campeonatos de futebol e de 
remo. Parte de seus integrantes fundaram o grupo de 
Remo, atual clube do Remo (História do Futebol, 2021).  
7 Segundo Sarges (2010), Antônio Lemos foi nomeado 
intendente da cidade, permanecendo até 1912. Foi nessa 
conjuntura que teve como foco políticas higienistas, 
sanitaristas e “modernizadoras” da cidade. O autor 
ressalta que um dos focos de Lemos foi o “Saneamento 
Serviço Sanitário e Saúde Pública”, além da “estética da 
cidade”. O que inclui o controle do espaço e da natureza 
(rios, igarapés, florestas), dos fluxos de pessoas, portanto, 
também do corpo (Sarges, 2010). 
8 Augusto Montenegro foi governador do estado do Pará 
entre 1901 e 1908, no contexto de controle do corpo na 

cidade, de acordo com Sarges (2010) e Gonçalves (2022), 
em Belém, passou-se a ter uma tentativa de controle da 
saúde da população, por intermédio de hospitais e de 
casas de saúde, da presença de médicos e de autoridades 
sanitárias.  
9 Segundo Foucault (2021), por dentro do uso médico na 
política de países como Alemanha, França e Inglaterra é 
que os discursos científicos vão se constituindo (sendo 
produzidos) por dentro da medicina, sem preterir suas 
funções políticas. Segundo o autor “A medicina passou da 
análise do meio à dos efeitos do meio sobre o organismo e 
finalmente à análise do próprio organismo. A organização 
da medicina foi importante para a constituição da 
medicina científica.”  
10 A revista “A Semana: Revista Illustrada”, foi publicado 
no estado do Pará entre (1919 – 1942), tendo como foco 
editorial conhecimentos gerais doe estado e do país, 
esportes, poesia e literatura paraense. 
 
 

Referências 
 
BRACHT, Valter. Educação física no 1º grau: 
conhecimento e especificidade. Revista Paulista de 
Educação Física, p. 23-28, 1996. 
 
 
CARVALHO, Rafael Matos. Belle Époque 
esportiva: A imprensa paraense como agente da 
popularização dos esportes no início do século XX 
(1900-1935). 2012. Dissertação (Mestrado em 
História). Universidade Federal do Pará, Belém, 
2012.  
 
 
COELHO, Geraldo Mártires. Na Belém da Belle 
Époque da borracha (1890-1910): dirigindo olhares. 
Escritos: revista da Casa de Rui Barbosa, n. 5, p. 
141-168, 2011. 
 
 
DA SILVA, Sidinei Pithan; FENSTERSEIFER, 
Paulo Evaldo. Conhecimento e intervenção na 
Educação Física: questões ético-epistemológicas. 
In: CONGRESSO Brasileiro de Ciências do 
Esporte. 2015. 
 
 
DIAS, Douglas Cunha. Quem te margeia conta de 
ti: educação do corpo na Belém do Grão-Pará (de 

96 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 80-98, Jun/2025 
 

1855 à década de 1920). 2014. Tese (Doutorado em 
Educação). Universidade Estadual de Campinas, 
Campinas. 2014. 
 
 
DIAS, Douglas da Cunha. SOARES, Carmen 
Lúcia. Entre velas, barcos e braçadas: Belém no 
espelho das águas (do final do século XIX à década 
de 1920). Projeto História, v. 49, p. 19-49. Abr. 
2014. 
 
 
FENSTERSEIFER, Paulo Evaldo. Epistemologia, 
crítica e formação: uma interpretação não metafísica 
(para os habitantes da caverna). Epistemologia, 
ensino e crítica: desafios contemporâneos para a 
Educação Física, p. 31-48, 2013. 
 
 
FENSTERSEIFER, Paulo Evaldo. A Educação 
Física na crise da Modernidade. 1999. Tese 
(Doutorado em Educação). Faculdade de Educação, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas. 
1999.  
 
 
FOUCAULT, Michel. A arqueologia do saber. 
7.ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 
 
 
FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: 
curso no Collège de France (1975-1976). Tradução 
de Maria Ermantina Galvão. 1. ed. São Paulo: 
Martins Fontes, 1999. 
 
 
FOUCAULT, Michel. Nietzsche, a genealogia e a 
história. In: MACHADO, Roberto (Org. e Trad.). 
Microfísica do poder. 8. ed. Rio de Janeiro: Graal, 
p. 15-37, 2021. 
 
 
GOMES, João Arnaldo Machado; DA SILVA, 
Laura Camila Silva. Uma cidade sobre duas rodas: 
Ciclismo e gênero em Belém do Pará 
(1890-1910). Revista Discente Ofícios de Clio, v. 
6, n. 10, p. 294-294, 2021. 
 

GONÇALVES, Analuz Marinho. O processo de 
urbanização na cidade de Belém do Pará durante a 
Belle Époque e seus impactos. Oficina do 
Historiador, v. 15, n. 1, p. e37865, 2022. 
 
 
GUIMARÃES, Jacqueline Tatiane da Silva; 
SOUSA, Marlucy do Socorro Aragão de. A 
educação da Criança na república paraense: as 
propostas de José Veríssimo. Revista 
Latino-Americana de História, v. 5, n. 15, p. 
11-25, 2016. 
 
 
MACHADO, Jorge Ricardo Coutinho. A Escola de 
Chimica Industrial do Pará: ações em rede 
sociotécnica na Belém dos anos 1920. Seminário 
Nacional de História das Ciências e Tecnologias, 
v. 15, 2015. 
 
 
MELO, Victor Andrade de. Esporte, ginástica, 
educação física: as práticas corporais 
institucionalizadas. Revista ComCiência. p. 7-15, 
2014.  
 
 
PICH, Santiago. Cultura corporal de movimento. 
In: GONZÁLEZ, F.; FENSTERSEIFER, Paulo 
Evaldo (Org.). Dicionário crítico de educação 
física. Ijuí: Editora Unijuí, 2014. p. 108-111. 
 
 
PINHEIRO, Welington da Costa; ALVES, Laura 
Maria da Silva Araújo. A educação da infância 
paraense a partir de propagandas de colégios no 
início do século XX. História e Diversidade, v. 5, 
n. 2,  p. 223-239, 2014,.  
 
 
SARGES, Maria de Nazaré. Belém: riquezas 
produzindo a Belle Époque (1870-1912), 3a edição. 
Belém, Paka-tatu, 2010. 
 
 
SOARES, Carmem Lucia. (Org). Uma educação 
pela natureza: a vida ao ar livre, o corpo e a ordem 
urbana. Campinas, SP. Autores Associados: 2016. 

 
97 



Educação do corpo: biopolítica e biopoder em Belém do Pará, entre o final do século XIX e o início do XX 
Gabriel Pereira Paes Neto, Eduardo Paiva de Pontes Vieira 

 

SOARES, Carmen Lúcia. Três notas sobre 
natureza, educação do corpo e ordem urbana 
(1900-1940). Uma educação pela natureza: a 
vida ao ar livre, o corpo e a ordem urbana. 
Campinas: Autores Associados, p. 1-45, 2016. 
 
 
VIGARELLO, Georges. A invenção da ginástica no 
século XIX: movimentos novos, corpos novos. 
Université de Paris V École des Hautes Études em 
Sciences Sociales (EHESS).. Revista Brasileira de 
Ciência e Esporte, v. 25, n. 1, p. 9-20, 2003.  
 
 
VILLARET, Sylvain. Naturismo e educação 
corporal (fim do século XIX e início do século XX): 
uma natureza em movimento. In: SOARES, 
Carmen Lúcia. Uma educação pela natureza: a 
vida ao ar livre, o corpo e a ordem urbana. 
Campinas: Autores Associados, p.69-89, 2016. 

98 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.06 

Memórias de uma infância negra em Maracanaú 
 

Memories of a black childhood in Maracanaú 

 
Rebeca Silva de Oliveira* 

Henrique Cunha Junior** 
 

 

Palavras-chave: 
Infância negra 
Maracanaú 
Narrativa Autobiográfica 
 

Resumo: Este trabalho possui o objetivo de compreender, através da narrativa 
autobiográfica, os aspectos que constituem a memória da experiência de uma infância negra 
passada no território de Maracanaú, Ceará. Encarando a cidade enquanto um lugar de 
memória, a pesquisa entrelaça a relação da história do lugar junto às vivências particulares e 
coletivas que formam a identidade local. A partir de uma abordagem qualitativa e de 
metodologia autobiográfica, memórias de infância são resgatadas, refletindo sobre os 
contextos socioeconômico e cultural de Maracanaú, sendo possível perceber nas 
experiências a presença da cultura afrodescendente, através de costumes, alimentação, 
festejos e tradições, em contraponto à constante desvalorização da memória e da existência 
histórica dessa comunidade no município. Apesar de suas problemáticas, Maracanaú é a 
maior cidade dormitório e polo industrial do Estado, o que acarreta dificuldades na 
sensação de pertencimento e falta de manutenção de patrimônios histórico-culturais. O 
estudo se dispõe a destacar o valor da memória e da narrativa de si, para a preservação da 
história e identidade das populações negras e periféricas em contexto urbano. 

Keywords: 
Black childhood 
Maracanaú 
Autobiographical narrative 

Abstract: The objective of this work is to understand, through autobiographical narrative, 
the aspects that make up the memory of the experience of a black childhood spent in 
Maracanaú, Ceará. Facing the city as a place of memory, the research intertwines the 
relationship between the history of the place and the private and community experiences 
that form local identity. Using a qualitative approach and autobiographical methodology, 
childhood memories are recovered, reflecting on the socio-economic and cultural context 
of Maracanaú. It is possible to perceive in these experiences the presence of 
Afro-descendant culture, through customs, food, festivities and traditions, as opposed to 
the constant devaluation of the memory and historical existence of this community in the 
municipality. Despite its problems, Maracanaú is the largest dormitory city and industrial 
hub in the state, which leads to difficulties in the sense of belonging and a lack of 
maintenance of historical and cultural heritage. The study aims to highlight the value of 
memory and self-narrative in preserving the history and identity of black and peripheral 
populations in an urban context. 

 
Recebido em 1º de março de 2025. Aprovado em 29 de abril de 2025. 

 
 
 

 

 
* Mestranda em Educação – Universidade Federal do Ceará. Universidade Federal do Ceará. E-mail: rebecasilol@gmail.com.  
** Doutor em engenharia elétrica – Instituto Politecnico de Loraine, INPL, França. Universidade Federal do Ceará. E-mail: hcunha@ucf.br.  
 
 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.06
mailto:rebecasilol@gmail.com
mailto:hcunha@ucf.br


Memórias de uma infância negra em Maracanaú 
Rebeca Silva de Oliveira, Henrique Cunha Junior 

 

Introdução 
 
Maracanaú é uma cidade pertencente ao 

estado do Ceará, fazendo parte da região 
metropolitana de Fortaleza, estando a 
aproximadamente 24 km do centro da capital 
cearense. Possui a área de 105,071km² e uma 
população de 234.509 habitantes, segundo dados do 
Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) 
de 2022. Ela é a quarta maior cidade do estado, 
conhecida como a maior cidade dormitório e o 
maior polo industrial do Ceará. Maracanaú foi a 
cidade onde eu nasci e me criei, quando falo deste 
município estou me referindo ao meu território, e, 
quando me proponho a pesquisar a memória desta 
região, também me proponho a estudar sobre mim 
mesma. Por esse motivo, reivindico aqui a escrita em 
primeira pessoa, para que o laço entre a pesquisadora 
e a pesquisa seja estreitado. 

Dentre seus habitantes, 157.320 se 
autodeclaram pardos, e 58.179 se autodeclaram 
pretos, portanto, Maracanaú possui em sua maioria 
uma população afrodescendente. Porém, esse fato 
não é devidamente trabalhado na gestão municipal, 
ou seja, historicamente Maracanaú apresenta 
carências de políticas públicas que promovam 
debates raciais. A memória da população negra, esta 
que firmou a história deste município e que ainda se 
faz maioria dos seus habitantes, passa por um 
constante processo de apagamento, pouco sendo 
retratada nos livros e não sendo estudada nas 
instituições escolares. 

O culto da memória do município passa por 
percalços, dados a dois principais fatores já aqui 
pontuados: o de ser uma cidade dormitório e o de 
ser um polo industrial. Durante seu processo de 
expansão, na década de 1970, foi construído nesta 
área um polo industrial, visando competir com os 
novos polos que surgiam no sudeste do país. Para 
garantir a mão de obra desses polos e 
descongestionar a capital com alto teor de migrantes, 
vindos do interior do Estado devido à seca (Gomes; 
Pereira Júnior, 2013), foram produzidos conjuntos 
habitacionais na periferia deste município que 
crescia, onde a maioria de pessoas negras e de baixa 
renda foram trazidas para morar. 

Porém, a ideia de trazer pessoas para a mão de 
obra na indústria falhou, surgindo assim a 

necessidade de buscar empregos, e, a criação dos 
movimentos pendulares entre Maracanaú e 
Fortaleza, que se estendem até os dias atuais. O ir e 
vir constante de uma cidade para outra, dificulta o 
sentimento de pertencimento dos moradores de 
Maracanaú, tornando-se um município que não 
costuma acolher a totalidade de seu povo, 
tornando-se árdua a criação de memórias e 
experiências junto ao território. 

Também, desde a época da criação do setor de 
indústrias, o crescimento da cidade se deu de forma 
desenfreada. Ela passou por um processo acelerado 
de urbanização nos últimos anos, fazendo com que 
muitas vezes a memória dos patrimônios culturais 
não sejam mantidas e valorizadas. 

Eu, assim como tantas outras pessoas, precisei 
sair de Maracanaú para buscar oportunidades de 
estudo, e hoje, retorno a viver o município de forma 
mais densa. Por esse motivo, nasceu em mim a 
necessidade de retraçar os passos por mim 
caminhados dentro do meu território. Pois de 
acordo com o intelectual Milton Santos, o território 
é o “lugar em que desembocam todas as ações, todas 
as paixões, todos os poderes, todas as forças, todas as 
fraquezas, isto é, onde a história do homem 
plenamente se realiza a partir das manifestações da 
sua existência” (Santos, 1999, p. 7). 

É preciso voltar para a minha infância, pois é 
lá que operam as lembranças onde eu mais vivenciei 
a cidade, onde eu mais estive na rua aprendendo e 
deixando ser levada pela experiência de ser 
maracanauense. Destacando a influência da minha 
identidade étnica e a importância que ela teve para 
dar significado a cada momento vivido. Faço esse 
exercício como forma de retomar a memória da 
presença negra no município, não somente através 
dos indivíduos afrodescendentes, mas da herança 
dos costumes africanos e afrobrasileiros, e a forma de 
vida neste território.  

O trabalho é de cunho qualitativo, pois, 
“[...]considera a concepção de mundo do 
pesquisador, sua subjetividade e busca compreender 
fenômenos vivenciados pelos sujeitos, considerando 
assim sua interpretação sobre o objeto estudado” 
(Polak; Diniz, 2011, p. 71).  Conversa também com 
os estudos de Souza (2010), possuindo o objetivo de 
compreender, através da narrativa autobiográfica, os 
aspectos que constituem a memória da experiência 

100 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 99-109, Jun/2025 

 

de uma infância negra passada no território do 
município de Maracanaú.  

Ainda, este estudo corrobora com Souza 
(2021), que afirma que uma maneira de exercer 
autonomia é possuir um discurso sobre si mesmo, e 
que esse discurso é muito mais significante quando 
pautado na realidade. Em suma, pode-se constatar 
que o recurso da narrativa autobiográfica, é uma 
possibilidade de contraposição ao silenciamento da 
influência negra na memória da cidade. 
 
 
A pesquisa dos lugares de memórias 
negras 
 

Cunha Júnior compreende que a memória é 
coletiva e individual, sendo que a coletiva reafirma a 
existência comum de um grupo social e o 
pertencimento a esse setor, ocorrendo como um 
fenômeno em constante movimento, influenciado 
pela necessidade de registrar eventos e participar 
deles (Cunha Júnior, 2019). 

Além disso, toda memória é espacial, o que 
significa que as lembranças se passam em 
determinado espaço ou lugar, com isso é construído 
um histórico de significados remetente a esses 
espaços determinados nas lembranças. Para me 
debruçar sobre as minhas memórias de infância, 
compreendo que elas estão alocadas no território em 
que vivo, a cidade de Maracanaú. Por esse motivo, 
encaro este espaço enquanto um lugar de memória, 
um local que abarca a construção de memórias de 
sujeitos e coletivos, tomado de afeto e de 
significância ímpares. 

Henrique Cunha Júnior, ao abordar o 
conceito de memória interligado a um território, 
discute a noção de lugar de memória, voltado 
particularmente para a perspectiva de lugares de 
maioria afrodescendente. Segundo ele, “toda 
memória coletiva tem um lugar no tempo e no 
espaço. A cultura, o espaço geográfico e o tempo são 
os cenários da memória coletiva. Sendo assim, as 
memórias coletivas são territoriais e têm significado 
dentro do grupo social” (Cunha Júnior, 2019, p. 
86). 

Segundo o autor, a função que esses lugares 
exercem nas vivências coletivas da população diz 
respeito à relação afetiva dada ao espaço geográfico, 

estando sempre presente na memória, tornando-se, 
assim, um alicerce dessa lembrança coletiva e fazendo 
parte da afirmação das identidades. Esse lugar 
produz sentidos físicos e imaginários de uma 
população, sendo compreendidos como simbólicos e 
revestidos de valores de ícones (Cunha Júnior, 
2019). 

Para Cunha Júnior, o lugar de memória da 
população negra compreende-se como a forma de 
um espaço geográfico. Há, assim, o entendimento da 
existência de um território no qual são construídas 
ligações e afetividades, sendo berço e cenário de 
memórias para essa população, criando-se, assim, o 
sentimento de pertencimento para com os 
representantes dessas memórias, mas também com o 
cenário onde elas se passam. 

Esses lugares vão além do estado físico, pois é 
a representação simbólica que se constrói perante ele 
que agrega ainda mais o valor que possui: 
 

Fazem parte das manifestações de subjetividades 
sentimentais e das paixões humanas por lugares e 
pela cultura dos lugares. Os lugares de memórias 
fazem parte da construção histórica, formam um 
conjunto documental e são bem mais potentes 
que os lugares físicos de existência, pois são as 
revelações das consciências e das identificações de 
lugares (Cunha Júnior, 2019, p.90). 

 
Por esse motivo, de acordo com o autor, 

podemos descobrir a existência de lugares, seu 
significado e sua importância por meio da 
representação de memória existente no imaginário 
dos seus habitantes. Em outros termos, o lugar de 
memória também está presente de forma simbólica 
no imaginário da população e é por meio da história 
oral que é construído esse significado. Ou seja, o ato 
de falar sobre o lugar é uma forma de dar sentido à 
própria existência, com isso, estabelecemos a inteira 
ligação entre a memória, a memória de um lugar e a 
identidade.  

Aqui, o relato oral também funciona como 
um meio de ressignificação da origem africana por 
meio de narrativas históricas, voltando-se para a 
cultura e a memória de um local, a cidade de 
Maracanaú. Embora a cidade possua uma população 
negra significativa, a qual contribuiu e continua 
contribuindo ativamente para a sua historiografia, 
essa participação é pouco abordada. Quase não há 

 
101 



Memórias de uma infância negra em Maracanaú 
Rebeca Silva de Oliveira, Henrique Cunha Junior 

 

registro sobre as histórias dos negros, uma 
invisibilidade que vai além de um só território, pois 
se torna realidade em muitas outras localidades 
brasileiras (Souza, 2010). 

Santos e Cunha Júnior afirmam que um 
território geográfico e ancestral, o qual se desenvolve 
por meio de gerações, é importante ao se pensar as 
representações de memória, pois se estabelece na 
elaboração da identidade, da cultura, da resistência, 
da sociabilidade e da afirmação de um grupo social 
(Santos; Cunha Júnior, 2019). 

No conceito de Cunha Júnior, a memória 
está baseada dentro do âmbito da cultura, assentada 
em fatores sociais comuns ao coletivo e, apesar de 
vivermos atualmente em uma sociedade dotada de 
referências vindas de diversos lugares, ainda, a vida 
da maioria das pessoas é condicionada pelo local 
onde vivem. Cada local produz, assim, uma forma de 
vida em seus habitantes, criando sua cultura e sua 
identidade (Cunha Júnior, 2019). Com isso, as 
memórias são o resultado das produções dos grupos 
sociais, condicionados a uma territorialidade 
específica. 

A memória negra seria, portanto, formada 
pela relação social dessa população dentro de um 
determinado espaço, cultura e tempo histórico. Essas 
memórias formam, com isso, sentidos e noção de 
pertencimento ou não a uma realidade social, 
econômica e cultural específica denominada por um 
território. Por isso, um indivíduo, ao viver direta ou 
indiretamente um acontecimento, tende a ligar-se e a 
identificar-se com outras pessoas que também já 
viveram, formando, assim, uma forte característica 
de identidade. 

No presente trabalho, lido com Maracanaú a 
partir da perspectiva de um lugar de memória negra 
e com a memória negra com a narrativa 
autobiográfica como a interpretação de fatos a partir 
da experiência de uma mulher negra em seu 
território de origem (Souza, 2010). Nessa esteira, 
torna-se importante reconhecer o valor das 
narrativas e histórias orais autobiográficas para a 
compreensão das memórias e, desse modo, a 
construção de uma identidade negra. 
 
 
 
 

A memória e a narrativa autobiográfica 
 

Historicamente, a população negra vem 
sendo alvo de silenciamento de suas histórias e 
narrativas. Junto à discriminação e ao racismo 
sofrido dentro da sociedade, o apagamento da 
história e da memória desses povos afeta diversos 
âmbitos, desde o coletivo ao individual. Podemos ver 
como exemplo, na estrutura coletiva, a memória de 
muitos dos grandes contribuintes para a construção 
do país, os quais muitos são autores de revoluções 
que, até os dias de hoje, são pouco conhecidos.  

Na experiência individual, podemos citar 
como exemplo a memória de nossa própria família e 
a história dos antepassados pertencentes a ela. 
Trata-se de um trabalho árduo o conhecimento do 
histórico familiar, principalmente em famílias 
negras, as quais possuem um passado ceifado pelo 
escravismo criminoso. Diante disso, observamos, 
portanto, que o silenciamento do racismo abrange as 
macro e microestruturas que formam nossas vidas. 
Sobre esse aspecto, o município de Maracanaú não é 
diferente de tantos outros territórios, pois a 
população negra continua apagada da memória 
histórica da cidade e suas trajetórias permanecem 
desvalorizadas e desconhecidas no imaginário 
coletivo. 

Com isso, percebemos que o ato de conhecer 
e anunciar histórias próprias é de grande significado 
quando levamos em conta o passado de apagamento 
como estratégia de dominação. Para isso, apresento 
aqui a abordagem metodológica da narrativa 
autobiográfica como um processo de superação do 
silêncio e como prática educacional de 
autoformação, sendo abordada a história de vida 
como um indivíduo negro em Maracanaú. 

A pesquisa autobiográfica se constitui como 
uma investigação e processo formativo que tem 
como base a história de vida do autor, levando em 
consideração as suas experiências, trajetórias, 
aprendizados e educação. O autor narra a si mesmo e 
acessa, por meio da memória, lembranças que 
podem ser ressignificadas e por assim servir como 
um processo de aprendizagem e de autoformação. 

Na pesquisa autobiográfica, o autor/narrador 
é também o seu próprio investigador, partindo, 
portanto, de si as reflexões que abrangem o que foi 
contado, auxiliando, na identificação de sua 

102 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 99-109, Jun/2025 

 

identidade, também, fatores como o pertencimento 
a um território. Segundo Passegi (2021), esse é o 
aspecto que caracteriza a pesquisa autobiográfica, o 
desdobramento da pessoa que narra em três 
instâncias – autor, narrador e personagem. Esse fato 
entrelaça o presente, o passado e o futuro, qualquer 
que seja a sua natureza: escrita ou oral. 

Esse tipo de pesquisa também permite que, 
por meio da experiência individual, possamos refletir 
sobre o papel social desse indivíduo dentro do 
aspecto coletivo, visto que a história de vida 
individual está inserida dentro de um contexto 
social, trazendo seus elementos e resultados de suas 
transformações. Por esse motivo, não é possível 
desassociar o singular de aspectos universais.  

Elizeu Souza (2006), em seu artigo nomeado 
“A arte de contar e trocar experiências: reflexões 
teórico-metodológicas sobre história de vida em 
formação”, aborda sobre as diversas formas de 
existência de pesquisa autobiográfica, a qual faz parte 
da modalidade polissêmica da História Oral. São 
citados como exemplo a autobiografia, a biografia, a 
história de vida, o depoimento oral, dentre tantos 
outros. 

Baseando-me nesse estudo, compreendo que 
o estudo construído aqui trata-se de uma pesquisa de 
História de Vida, a qual o autor também reconhece 
como “narrativa autobiográfica” (Souza, 2006) que 
se encontra dentro da abordagem da História Oral. 
A história de vida, portanto, corresponde ao intuito 
de “autocompreensão do que somos, das 
aprendizagens que construímos ao longo da vida, 
das nossas experiências e de um processo de 
conhecimento de si e dos significados que 
atribuímos aos diferentes fenômenos que mobilizam 
e tecem a nossa vida individual/coletiva” (Souza, 
2006, p. 27). 

Existem alguns pressupostos que formam a 
pesquisa autobiográfica, eles são vistos e abordados 
diferentemente por diversos autores. Como 
exemplo, para Passegi, as abordagens autobiográficas 
possuem duas razões fundadoras: a primeira, a de 
narrar e refletir sobre uma experiência vivida, 
podendo criar um sentido para o acontecido. Já a 
segunda seria que, ao narrar, o sujeito cria uma nova 
versão de si, repensando suas relações com os outros 
e com o mundo (Passegi, 2021). 

Já para Bolívar (2014), os objetivos principais 
dessa pesquisa seriam produzir conhecimento a 
partir de si, ser formativo e autoformativo ao narrar 
as histórias, produzindo sentidos para a experiência 
e, por fim, gerando transformações na realidade do 
autor/narrador da história e daqueles que por ela se 
espelham e aprendem. 

Vemos, portanto, que a pesquisa 
autobiográfica se estrutura a partir de importantes 
fatores, como a existência das narrativas, a memória, 
o saber da experiência e seu poder de 
autotransformação. Discutindo, primeiramente, 
sobre a importância fundamental da narrativa 
dentro da pesquisa autobiográfica ou história de 
vida, Abrahão (2012) comenta que trabalhar com 
essa perspectiva não se trata apenas de recolher o 
material e os objetos em diferentes contextos, mas de 
participar da estruturação de uma memória que será 
transmitida. 

 Por se tratar de um trabalho com a memória, 
a articulação entre passado, presente e futuro cria, 
para além da compreensão das experiências, uma 
nova perspectiva enquanto forma de ser. Quando as 
memórias são contadas, elas falam sobre a percepção 
que um indivíduo possui sobre si mesmo, levando 
em consideração a exposição de fatos e eventos 
lembrados a partir do contexto e do interesse 
presente no momento. Para isso, Cunha (2012, p. 
101) fala que “o exercício de desvelamento que 
caracteriza a pesquisa autobiográfica fundamenta-se 
na memória. A memória assinala a nossa 
singularidade, direcionando as possibilidades de ser e 
fazer”. Trata-se, assim, de uma memória histórica 
baseada na cultura de base africana.  

Com isso, a história de vida ou narrativa 
autobiográfica está para além do depoimento ou da 
descrição de fatos, ela é um trabalho de reflexão que 
o protagonista tem sobre si mesmo e sua própria 
história a partir do trabalho com a memória. É um 
esforço de reconstrução do que se é e do que se foi, 
partindo do pressuposto de que a educação se faz 
presente na ação da narratividade e do que esse 
raciocínio faz diante disso.  

Passegi, em seu trabalho intitulado “A 
experiência em formação”, traz reflexões sobre a 
ressignificação das experiências vividas pelos 
indivíduos e seu processo de educação, 
demonstrando que o princípio fundador da 

 
103 



Memórias de uma infância negra em Maracanaú 
Rebeca Silva de Oliveira, Henrique Cunha Junior 

 

autobiografia é a autopoiética, ou seja, ato de narrar 
e dar sentido às experiências. Ademais, destaca que 
as narrativas são mais do que uma representação, e 
sim uma forma de construção, humanização e 
transformação da realidade e do discurso (Passegi, 
2011). 

É fundamental compreender a importância 
da consciência histórica dentro desse campo, visto 
que as experiências se passam dentro de um contexto 
e que elas são válidas para o entendimento de si, só 
assim será possível captar uma perspectiva individual 
e estendê-la a uma totalidade histórica. Como 
questionado por Passegi (2011, p.149): 

 
Se somos filhos do nosso tempo, mais do que 
filhos de nossos pais, a ressignificação da 
experiência vivida, durante a formação, implicaria 
encontrar na reflexão biográfica marcas da 
historicidade do eu para ir além da imediatez do 
nosso tempo e compreender o mundo, ao nos 
compreender: Por que penso desse modo sobre 
mim mesmo e sobre a vida? 

 
Colocando-se como exemplo um sujeito 

negro autor da pesquisa autobiográfica, na qual suas 
histórias de vida e suas compreensões de si são 
analisadas, é importante levar em conta os fatores 
históricos, sociais e culturais nos quais esta pessoa se 
insere. Questionando-se o porquê de entender-se de 
certa maneira e o que a levou a pensar dessa forma, 
compreendendo não somente as ações do racismo 
em sua estrutura de vida, mas também as formas de 
valorização e superação pessoal contra essas 
dificuldades. 

Considerando, portanto, o indivíduo como 
sujeito da experiência, que segundo Larrosa (2002) 
seria como um território de passagem, um espaço 
sensível no qual o que acontece afeta de um modo, 
causa algum efeito, deixa marcas, não sendo 
representado pela sua atividade, mas por sua 
abertura aos acontecimentos vividos. 

O sujeito da experiência, com isso, é dotado 
do saber da experiência, conhecimento este que se 
adquire com o modo como alguém responde ao 
acontecido ao longo da vida, dando sentido a esse 
acontecer. Trata-se de um saber subjetivo e pessoal, 
não sendo possível uma experiência afetar 
semelhantemente duas pessoas, tornando-se, nessa 

esteira, experiências diferentes. Um saber que não se 
separa do ser (Larrosa, 2002). 

Por fim, é possível compreender as narrativas 
autobiográficas como dispositivos pedagógicos 
capazes de formar os indivíduos quanto às 
experiências pessoais de vida, sendo elas coletivas ou 
individuais, possibilitando compreender a relevância 
histórica desses acontecimentos ao tomar o contexto 
pelo qual eles são passados. 
 
 
Narrativas de infância no território em que cresci  
 

Quando observo Maracanaú, percebo o 
quanto ele mudou em tão pouco tempo, eu nasci 
entre o final dos anos 90 e o início dos anos 2000, e, 
apesar de isso fazer pouco mais de 20 anos, meus 
olhos puderam avistar as transformações sofridas 
nesse espaço. Honestamente, desde a sua 
emancipação, Maracanaú vem passando por um 
processo de urbanização acelerada, o que permitiu 
com que até mesmo aqueles que hoje ainda são 
jovens, pudessem experienciar a transição da cidade 
interiorana, para o centro urbano dos dias atuais. 

Por isso, opto por relatar a minha infância, 
costurando o emaranhado de histórias de vivências 
pessoais que se passam no território de Maracanaú. 
Resgatando, assim, não somente a memória do meu 
passado, mas também do lugar de memória que é 
vivo em minha mente, lembranças estas, que me 
formam no que sou hoje. 

Maracanaú é uma cidade dormitório 
(Mourão; Cavalcante, 2006), e, quando se fala nessa 
espécie de cidade, o deslocamento é um aspecto que 
se ressalta dentre os outros. Por esse motivo, quando 
penso em Maracanaú, também penso nas idas e 
vindas até Fortaleza, na mudança de cenários entre 
um ambiente e outro.  

Quando menina, junto à minha mãe, eu 
costumava visitar, frequentemente, minhas tias em 
Fortaleza, portanto, lembro das viagens de ônibus, 
que na época pareciam intermináveis. Mas recordo, 
principalmente, da sensação de voltar para casa. O 
distanciamento dos longos prédios, das avenidas e 
suas filas de carros, e a recepção da lagoa no meio do 
caminho, que confirmava que eu estava de volta. 
Agora, havia calmaria nas ruas de pedras e areia, 
havia campos de carnaúbas com sua beleza que me 

104 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 99-109, Jun/2025 

 

enchiam os olhos, eu estava de volta, aquele era o 
meu lar. 

Não há sensação igual a esta, voltar para o 
território onde se conhece cada rua e cada rua lhe 
conhece também, sentir que aquele lugar lhe 
pertence. Ali está minha casa, a escola que eu 
frequentei, a avenida que eu passeava com a minha 
mãe e a farmácia cujo nome eu falei para ela quando 
aprendi a ler. Este lugar se transformou e eu me 
transformei junto com ele. 

O meu bairro, que se chama Jereissati I, 
sempre foi movimentado, com o costume de lugares 
periféricos, em que famílias se sentavam à calçada 
todo fim de tarde, e as crianças aproveitavam para 
brincar na rua até tarde da noite. A rua de 
calçamento doía o pé, mas não nos impedia de correr 
de um lado para o outro até cansar. Os montes, as 
pedras, os buracos e as areais, tudo se transformava 
em uma oportunidade lúdica, ali, tudo era possível 
para se tornar parte de uma grande diversão. 

A época em que se iniciou o projeto de 
asfaltar as ruas foi a nossa alegria quase mágica. 
Lembro que eu e uma amiga corríamos no pequeno 
espaço de asfalto na rua, não fazíamos nada além de 
correr, o pé não doía, não havia barreiras, fingíamos 
que éramos atletas e, quando o coração acelerava 
demais, parávamos e retornávamos para o início. O 
pequeno momento de um simples asfalto, foi algo 
marcante para as meninas de uma pequena cidade. 

​ O laço da comunidade se estreitava nas 
quadras chuvosas, a vizinhança em peso se juntava 
para tomar banho de chuva, os rapazes jogavam 
futebol e nós, crianças, tomávamos banhos nas bicas 
que existiam em algumas casas. Era uma infância 
repleta de brincadeiras, meninos e meninas 
brincando sempre juntos, sem distinção, a rua era o 
nosso maior espaço de diversão. Nos divertíamos 
brincando de bola, de escolinha, pulando corda e 
elástico, esconde-esconde e pega-pega, e, até mesmo 
gostávamos de encenar peças de teatro. Eu, 
crescendo como uma criança introvertida, 
aproveitava a oportunidade para me desprender da 
timidez.  

​ Sem condições financeiras, inventávamos 
formas de celebrar datas comemorativas, no natal, 
fazíamos o amigo da onça e nos dedicávamos a juntar 
coisas estranhas e nojentas que conseguíamos, para, 
assim, presentear uns aos outros. Era uma forma 

viável e gratuita de nos presentear e de também, 
claro, nos divertir. 

A minha infância também foi marcada pela 
cultura culinária, os costumes de alimentação. Por 
ser uma cidade rodeada de serras, durante a quadra 
chuvosa acontecia a revoada de formigas que 
chamamos de tanajura. Costumávamos caçar para 
comer “bunda de tanajura torrada na farinha”, e 
fazíamos competição de quem no final havia 
capturado mais.  

Outra memória afetiva com a alimentação 
que tenho de infância é de minha avó preparando 
buchada de bode. Ela se sentava em um banquinho e 
cuidava dos ingredientes, o bucho do animal ficava 
vermelho, escurecido pelo colorau, e a parte mais 
interessante para mim era quando ela pegava a linha 
e a agulha, e, tal qual uma artista, costurava a nossa 
comida. 

Desde o falecimento de minha avó, eu perdi o 
interesse por esse alimento, talvez o que me 
capturava nunca foi o sabor ou o resultado, acho que 
eu me deliciava com o processo, com as cores, com a 
costura. Eu me satisfazia com todo aquele ritual da 
minha avó sozinha fazendo o prato, pois só ela sabia, 
só ela me permitia a possibilidade daquele ato de 
comer com os olhos, de me alimentar com a 
experiência e, então, digerir era apenas o fim desse 
ciclo. 

Em Maracanaú, os festejos de tradição 
católicas eram e ainda são bastante cultuados. Na 
minha rua, por exemplo, costumava acontecer a 
malhação ou queima do boneco Judas, e junto a isso, 
acontecia todo um evento que o antecipava. Todo 
ano, um vizinho era o responsável por escrever uma 
espécie de testamento do Judas, “documento” que 
continha piadas e brincadeiras com os outros 
moradores. Eu, muito criança, achava extremamente 
engraçado tudo que envolvia aquele espetáculo: o 
texto sempre rimando, as reações de quem escutava e 
a reação da pessoa citada pela piada. 

Fiquei triste quando pararam de fazer o 
testamento e ainda mais quando pararam com a 
tradição de queimar o boneco aqui na minha rua. 
Porém, o Garajal, grupo que está há 20 anos 
trabalhando com a arte de rua, cultura popular e 
circo no Maracanaú, ainda persiste com essa 
tradição, promovendo a competição de melhor 
confecção dos bonecos, a premiação para os 

 
105 



Memórias de uma infância negra em Maracanaú 
Rebeca Silva de Oliveira, Henrique Cunha Junior 

 

ganhadores e a queima no final. Sua sede se encontra 
perto da minha casa, por esse motivo, cresci 
frequentando as ações que esse grupo promove. 

Outro festejo produzido por esse grupo é a 
festa de reisado, iniciando com as tiragens em cada 
casa, arrecadando alimentos para que, 
posteriormente, sejam sorteados em um bingo. No 
dia do bingo, acontece também a apresentação do 
teatro com os personagens clássicos da festa, como: 
Mateus, Catirina, Jaraguá e o boi. 

O reisado faz parte da cultura 
afrodescendente do nosso País. No Ceará, sua 
origem se faz no século XVIII, sendo realizado por 
Dom José Tupinambá. Tratou-se de uma Festa de 
Reis de Congo, celebrada pela Irmandade de Nossa 
Senhora do Rosário dos Pretos, que recebeu o nome 
de reisado. Referia-se à coroação de um rei Cariongo 
e uma rainha em cortejo festivo, entoando cantigas e 
apresentando a personagem negra Catirina, presente 
em muitos reisados atuais (Nunes, 2007). O reisado 
brincado em Maracanaú, especialmente pelo grupo 
de cultura popular Garajal, carrega consigo diversos 
elementos desse mesmo reisado cultuado 
anteriormente pelas irmandades no Ceará. 

A rua é um espaço de acolhimento para 
manifestações artísticas na cidade de Maracanaú, na 
minha infância existia uma espécie de quadra no 
meio do meu bairro, e lá, era sede de diversos 
eventos, desde jovens brincando de futebol à ensaios 
de grupos de dança e teatro. O grupo Garajal, citado 
anteriormente, aproveitava o espaço para realizar 
alguns ensaios de peças teatrais, muitas pessoas que 
moravam no entorno iam e aproveitavam para 
assistir aquele momento. Ali também, 
esporadicamente, era sede para parques de diversões 
e circos que visitavam a cidade. 

Nessa quadra houve o nascimento de eventos 
da cidade, como o “Natal de Brilho” e o “São João 
de Maracanaú”. O Natal era o meu favorito, pois 
possuía apresentações de dança, teatro, pastoril e 
corais, além de feirinhas de artesanato, roupas e 
comidas que integravam o evento. Cumpre destacar 
que o São João de Maracanaú ganhou uma rápida 
popularidade, o que necessitou de uma realocação 
para um espaço maior, hoje esse evento é conhecido 
como um dos maiores no Estado do Ceará. 

A rua também era polo para a feira livre de 
Maracanaú, a mais antiga da cidade. Lembro de, 

ainda criança, precisar atravessá-la. Ela acontecia 
todos os domingos. Era uma feira muito diversa, 
onde se vendia de tudo um pouco, desde bicicletas, 
brinquedos, roupas, peças de eletrodomésticos, 
plantas ornamentais, alimentos e tudo mais que se 
procurasse. Era uma feira extensa de onde muitos 
vendedores passaram anos tirando seu sustento. 

Segundo os autores Silva e Silva, as feiras livres 
foram trazidas ao Brasil a partir da cultura africana, 
estabelecendo-se através de artefatos materiais e 
imateriais da cultura negra. Por esse motivo, as feiras 
transformam-se em locais de territorialidade, 
carregados de memória e importância cultural (Silva 
e Silva, 2021). 

Infelizmente, nos últimos anos, todas essas 
estruturas foram sendo destruídas e apagadas pela 
gestão da cidade. Diversas mudanças de 
infraestrutura das avenidas onde a feira acontecia 
vêm sendo realizadas, e, por consequência, esse 
ponto de cultura e as pessoas que ocupavam esse 
espaço também estão sendo esquecidas. 

Dentro da perspectiva de memória e 
formação, incluo não apenas as vivências no brincar 
da rua, mas também as experiências escolares. Toda a 
minha formação no ensino básico foi na cidade de 
Maracanaú, no ensino médio eu fui estudar em uma 
escola pública no Centro. Eu estudava junto com 
amigas de infância e, por isso, conseguimos fazer 
uma grande quantidade de amigos. Lá, eu comecei a 
conhecer mais pessoas parecidas comigo e vindas de 
realidades também parecidas, isso porque antes eu 
estudara em escolas particulares, que, apesar de 
serem pequenas e de bairros, minha mãe se esforçava 
muito para me manter ali.  

A grande maioria das crianças eram brancas, 
com uma família em conformação diferente da 
minha e, por isso, por muito tempo, não consegui 
fazer muitos amigos verdadeiros naquela época, 
foram anos de muita solidão que passei em uma 
realidade que não parecia ser a minha, porém, eu não 
compreendia o que acontecia. Cunha Júnior debate 
sobre esse assunto ao dizer que agressões diversas 
fazem parte do cotidiano escolar dos 
afrodescendentes, fator tratado com descaso pelos 
professores e administradores escolares, enfatizando 
que as agressões são ainda mais insuportáveis devido 
à expectativa de que a escola seja um lugar de justiça 

106 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 99-109, Jun/2025 

 

e igualdade, não de reprodução da violência racista 
(Cunha Júnior, 2008). 

Em adição, o currículo escolar possui um 
histórico do fomento à narrativa hegemônica 
europeia, em contexto da educação brasileira, a 
colonialidade ainda permanece presente no 
cotidiano da sala de aula. O movimento negro 
possui uma luta árdua por uma educação 
afrorreferenciada, que contemple sua história, 
memória e ancestralidade. Tendo como conquista a 
Lei 10.639 de 2003, que torna obrigatório o ensino 
de história africana e afro-brasileira nas escolas de 
nível fundamental e médio no Brasil (Brasil, 2003). 

Foi na escola pública que minha vida mudou 
bastante, conheci amigos verdadeiros e criei laços 
fortes na época. As pessoas eram mais parecidas 
comigo e ali não havia tanto preconceito com a 
minha imagem e o meu jeito de ser. Algo que, na 
verdade, eu não esperava, pois sempre escutava coisas 
absurdas sobre o ensino público e ali foi onde eu 
menos sofri violência e racismo. 

Foi ali que eu comecei a me interessar de 
forma mais engajada pelos aspectos sociais, pois os 
professores de história e filosofia nos faziam 
compreender de forma mais crítica a nossa realidade, 
instigando-nos a nos movimentar buscando 
mudanças. Participávamos, então, de greves, e íamos 
para a frente da Secretaria de Educação lutar por 
direitos que eram tirados de professores e alunos. 

A escola tinha projetos artísticos e 
interdisciplinares, que iam além das meras gincanas 
que ocorriam na escola anterior, aulas em alguns 
finais de semana, projetos de monitoria, e eu 
participava bastante disso. Foi quando descobri que 
a escola ia além da sala de aula. Eu costumava ir 
também no contraturno e foi o período em que eu 
mais gostei de estar presente no ambiente escolar. 

Diferentemente do que costumavam dizer, eu 
não perdi a minha capacidade naquela escola, a qual, 
para a cidade, não era considerada uma boa 
instituição de ensino. Nela, aprendi muitas coisas 
enquanto cidadã e me livrei de ciclos tóxicos aos 
quais fui submetida pelo preconceito de cor e de 
classe pelo qual eu passava dentro das escolas 
particulares. 

Guardo com muito amor as lembranças que 
eu tenho também do momento pós-aula, quando 
descíamos a rua para ir ao shopping do Maracanaú. 

Íamos lá mesmo sem dinheiro, passeávamos e nos 
divertíamos apenas porque estávamos juntos. Nunca 
existiu muita possibilidade de lazer dentro de 
Maracanaú então o shopping era a opção mais 
próxima que nós tínhamos de entretenimento e 
diversão. 

É importante revisitar as lembranças de uma 
infância negra, e perceber a cultura intrínseca nos 
costumes, brincadeiras, alimentação e festejos. 
Relembro essas memórias com um misto de 
emoções entre orgulho e saudade. Muitos desses 
hábitos e, até mesmo lugares, existem somente na 
lembrança daqueles que os vivenciaram. Maracanaú, 
enquanto um polo industrial, voltado para a 
renovação, não possui a prática da manutenção da 
memória, e, enquanto cidade dormitório, é difícil a 
criação do sentimento de pertencimento. Por esse 
motivo, dado o contexto socioterritorial no qual 
estou inserida, destaco o valor no ato desta 
rememoração.  
 
 

Considerações finais 
 

Ao fazer o exercício de recordar a minha 
infância, passada no território de Maracanaú, pude 
perceber o atravessamento do tempo, responsável 
pelas transformações na cidade e em mim. Com isso, 
é notável que, embora o processo de urbanização e 
do desenvolvimento industrial tenham modificado 
significativamente o espaço físico e os costumes, a 
minha memória e identidade, como filha desta terra, 
permanecem vivas e ativas, persistindo no cotidiano. 
Desde seu surgimento e em sua essência, Maracanaú 
tem sido um espaço de contrastes, onde a 
modernização se relaciona com as raízes mais 
profundas da cultura, aqui destacada especialmente, 
a afrodescendente. 

​ Apesar de encarado por muitos enquanto 
um símbolo de progresso, a urbanização, por vezes, 
pode vir a apagar as memórias afetivas e 
comunitárias de um lugar. A exemplo dos espaços 
das manifestações socioculturais perdidos no 
município que, de forma negligenciada, 
marginalizam a memória e a identidade daqueles que 
cresceram e ainda vivem ali. Contudo, ao refletir 
sobre a minha trajetória, entrelaçando a história da 
cidade às minhas vivências, entendo que as 

 
107 



Memórias de uma infância negra em Maracanaú 
Rebeca Silva de Oliveira, Henrique Cunha Junior 

 

transformações se constituem, não somente através 
da estrutura física, mas também via preservação da 
memória de seu povo que, ao longo do tempo, 
permanecem construindo o território que lhe 
formam. 

Atualmente, junto às conquistas dos 
movimentos negros, podemos observar pequenas 
ações que nascem do desejo de romper o 
apagamento da memória afrodescendente do 
município. Apesar da necessidade de fomento e 
disseminação desses movimentos, é a partir deles que 
podemos observar pequenas mudanças ocorrendo 
no território. Professores dedicados à luta 
antirracista levam às suas escolas novas concepções a 
respeito da africanidade e afro-brasilidade. 
Movimentos sociais e artísticos independentes 
promovem a cultura popular tradicional do Brasil, 
em especial do nordeste brasileiro, assim como, ao 
mesmo tempo, abraça a cultura periférica jovem, 
através do hip-hop e da poesia slam de rua. É 
considerável que ainda possuímos muita estrada a ser 
caminhada para o alcance de uma política pública 
concreta de promoção da memória e cultura negra 
no município, mas o trabalho da comunidade é força 
para continuarmos seguindo nessa construção. 

​ Ao revisitar a infância, encarando 
Maracanaú enquanto um lugar de memória negra, 
destaco a importância de cultivar as raízes culturais 
afrodescendentes, que fundamentam a identidade 
dessa cidade. Os registros marcados pela 
comunidade, que percorrem as veias desse lugar 
através da vida pulsante e tangente, fazem-me 
concluir que, apesar de invisibilizados, são o que 
constitui a alma deste local. 
​ Portanto, em contraponto ao olhar do que 
mudou e do que constantemente se transforma, este 
trabalho se dedicou a saldar aquilo que ficou, pois as 
minhas memórias dão sentido à minha vida e ao que 
eu sou. Dedico-me a contar a minha história e a 
minha origem, pois acredito no poder da memória, 
de sua resistência e de sua capacidade de valorização. 
Por fim, é neste espaço, que reside a força da minha 
identidade e a luta de resistir ao apagamento das 
nossas existências neste lugar. 
 
 
 

Referências 
 
ABRAHÃO, Maria Helena Menna Barreto. 
Memória, narrativas e pesquisa autobiográfica. 
Revista História da Educação, v. 7, n. 14, p. 
79–95, 2012. 
 
 
BOLÍVAR, Antonio. A expressividade 
epistêmico-metodológica da pesquisa (Auto) 
biográfica. In: ABRAHÃO, M. H. M. B.; 
BRAGANÇA, I. F. de S.; ARAÚJO, M. S. (org.). 
Pesquisa (auto) biográfica, fontes e questões. 
Curitiba: CRV, 2014. 
 
 
BRASIL. Lei n° 10.639, de 9 de janeiro de 2003. 
Altera a Lei n° 9;394, de 20 de dezembro, que 
estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, 
para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a 
obrigatoriedade da temática “História e Cultura 
Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário 
Oficial da União, Brasília, 10 jan. 2003.  
 
 
CUNHA, Jorge Luiz da. Pesquisas com 
(auto)biografias: interfaces em tempos de 
individualização. In: ABRAHÃO, Maria Helena 
Menna Barreto; PASSEGI, Maria da Conceição 
(org.). Dimensões epistemológicas e 
metodológicas da pesquisa (auto)biográfica: 
Tomo I. Natal: EDUFRN; Porto Alegre: 
EDIPUCRS; Salvador: EDUNEB, 2012. p. 95-113. 
 
 
CUNHA JÚNIOR, Henrique. A espacialidade 
urbana das populações negras: conceitos para o 
patrimônio cultural. In: SANTOS, Marlene Pereira 
dos; CUNHA JUNIOR, Henrique. (org.). 
Afropatrimônio Cultural. 1. ed. Fortaleza: Editora 
Via Dourada, 2019. v. 1. 193p. 
 
 
CUNHA JÚNIOR, H. Me chamaram de macaco e 
eu nunca mais fui à escola. In: GOMES, Ana Beatriz 
Souza; CUNHA JUNIOR, Henrique (org.). 
Educação e afrodescendência no Brasil. Fortaleza: 
EdUFC, p. 229–240, 2008.  

108 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 99-109, Jun/2025 

 

GOMES, Rafael Brito; PEREIRA JÚNIOR, 
Edilson Alves. Economia urbana e espaços 
metropolitanos: Maracanaú no contexto da 
metropolização de Fortaleza-Ce. Revista 
Geo–ECE, v. 2, n. 1, p.111-130, 2013. 
 
 
LARROSA, Jorge. Notas sobre a experiência e o 
saber de experiência. Revista Brasileira de 
Educação, v. 19, p. 20-28, 2002. 
 
 
MOURÃO, Ada Raquel Texeira; CAVALCANTE, 
Sylvia. O processo de construção do lugar e da 
identidade dos moradores de uma cidade 
reinventada. Estudos de Psicologia, v. 11, n. 2, p. 
143-151, 2006. 
 
 
NUNES, Cicera. O reisado em Juazeiro do Norte 
e os conteúdos da história e cultura africana e 
afrodescendente: uma proposta para a 
implementação da Lei n.º 10.639/03. 2007. 
Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade 
Federal do Ceará, Fortaleza, 2007. 
 
 
PASSEGI, Maria da Conceição. Reflexividade 
narrativa e poder auto(trans)formador. Práxis 
Educacional, Vitória da Conquista, v. 17, n. 44, p. 
93-113, 2021.  
 
 
PASSEGI, Maria da Conceição. A experiência em 
formação. Educação, v. 34, n. 2, p. 147-156, 2011. 
 
 
POLAK, Y. N. S.; DINIZ, J. A. Conversando sobre 
pesquisa. In: POLAK, Y. N. S.; DINIZ, J. A.; 
SANTANA, R. S. Dialogando sobre metodologia 
científica. Fortaleza: Edições UFC,  p. 67-98, 2011. 
 
 
SANTOS, Marlene Pereira dos; CUNHA 
JÚNIOR, Henrique. A farmácia em casa: 
ancestralidade e conhecimento em botânica em 
Horizonte. In: SANTOS, Marlene Pereira dos; 

CUNHA JUNIOR, Henrique. (org.). Afro 
Patrimônio Cultural. 2. ed., p. 151-165, 2019. 
 
 
SANTOS, Milton. O dinheiro e o território. 
GEOgraphia, v. 1, n. 1, p. 7-13, 1999.  
 
 
SILVA, Meryelle Macedo da; SILVA, Rafael Ferreira 
da. Feira livre e tradicional do Crato - Ce: espaço 
educativo das africanidades no ensino de geografia. 
Boletim Paulista de Geografia, v. 1, n. 106, p. 
138-152, 2021. 
 
 
SOUZA, E. C. de. A arte de contar e trocar 
experiências: reflexões teórico-metodológicas sobre 
história de vida em formação. Revista Educação em 
Questão, v. 25, n. 11, p. 22–39, 2006.  
 
 
SOUZA, Juliana. Memórias e histórias negras da 
cidade de Carapicuíba - SP: uma abordagem para 
a educação escolar. 2010. Dissertação (Mestrado em 
Educação). Universidade Federal do Ceará, 
Fortaleza, 2010. 
 
 
SOUZA, Neusa Santos. Tornar-se negro: ou as 
vicissitudes da identidade do negro brasileiro em 
ascensão social. Rio de Janeiro: Zahar, 2021. 

 
109 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.07 

Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de 
epistemologias, saberes e narrativas “outras” 

 
Memories of mozambican elders from Chinhamapere: in search of “other” epistemologies, 

knowledge and narratives 
 

Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete* 

Cyntia Simioni França** 
 

Palavras-chave: 
Colonialidade 
Memória 
Epistemologias outras 
 

Resumo: Este artigo é fruto da dissertação desenvolvida no programa de Pós-Graduação em 
História Pública UNESPAR – campus Campo Mourão-PR, cuja tessitura foi atravessada 
por discussões que problematizam a prevalência das colonialidades de poder e de saber, 
herdadas do sistema colonial, que mesmo com as “independências” administrativas, 
continuam classificando, excluindo saberes e conhecimentos africanos, em função da 
geopolítica do saber eurocentrado. Concentramo-nos nesse artigo, questionar  as 
colonialidades (Quijano, 2005) que dão sequência ao projeto colonial subalternizando 
saberes e conhecimentos nativos e seus protagonistas, e, por conseguinte, apontar algumas 
possibilidades de insurgências e de derrubadas das colonialidades de saberes, por meio de 
ações combativas e de resistência, que no contexto da pesquisa, foram firmadas e 
concretizadas no processo de produção de conhecimentos históricos com protagonistas 
“outros” (anciãos) da comunidade de Chinhamapere, em prática de rememoração 
benjaminiana (1985). A escuta atenta das memórias permitiu-nos acolher saberes e 
conhecimentos produzidos cotidianamente em terras rurais do continente africano que 
abarcam a racionalidade e sensibilidade. Essa é uma tessitura dialogal com os anciãos 
moçambicanos numa produção de conhecimentos históricos de enfrentamento e combate 
à geopolítica dos conhecimentos eurocentrados e na busca de narrativas “outras”.       
 

Keywords: 
Colonialites 
Memories 
Other epistemologies 

Abstract: This article is the result of a dissertation developed in the Postgraduate Program 
in Public History at UNESPAR – Campo Mourão campus, whose structure was 
permeated by discussions  problematize the prevalence of colonialities of power and 
knowledge, inherited from the colonial system, which, even with administrative 
“independence,” continue to classify and exclude African knowledge and expertise, based 
on the geopolitics of Eurocentric knowledge. In this article, we focus on questioning  the 
colonialities (Quijano, 2005) that continue the colonial project by subordinating native 
knowledge and expertise and their protagonists, and, consequently, point out some 
possibilities of insurgency and overthrowing colonialities of knowledge through combative 
and resistant actions, which, in the context of the research, were established and 
concretized in the process of producing historical knowledge with “other” protagonists 
(elders) from the Chinhamapere community, through Benjaminian remembrance practices 
(1985). Listening attentively to memories allowed us to embrace knowledge and 
understanding produced daily in rural areas of the African continent that encompasses 
rationality and sensitivity. This is a dialogic weaving with Mozambican elders in a 
production of historical knowledge to confront and combat the geopolitics of Eurocentric 
knowledge and in the search for “other” narratives. 

 
Recebido em 26 de março de 2025. Aprovado em 19 de maio de 2025. 

 
* Mestre em História Pública pela Universidade Estadual de Paraná (UNESPAR) e Dourando em História pela Universidade Estadual de 
Maringá (UEM). E-mail: fernandojaquete@gmail.com. 
** Doutora em educação pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), docente do programa de Mestrado em História Pública da 
Universidade Estadual de Paraná (UNESPAR) – Campo Mourão. E-mail: cyntiasimioni@yahoo.com.br.  
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.07
mailto:fernandojaquete@gmail.com
mailto:cyntiasimioni@yahoo.com.br


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 110-122, Jun/2025 

Cabe insistir no enfrentamento das 
prevalecentes colonialidades? 
 

Eu sou preto da senzala a morar numa favela 
Sou dono da terra sem nunca ter mandado 

nela 
Com os amigos quero paz, com os irmãos faço 

guerra 
Por isso, sou explorado na minha própria 

terra 
Eu sou o único rico que vive na miséria 

Vivo da pena que sentem de mim, vivo da 
miséria 

Enteado do mundo civilizado, filho da miséria 
Sonho para ver se acordo livre da miséria 

Expulsei colonos, mas nunca o colonialismo. 
Azagaia (2013)1  grifo nosso 

 
Este artigo é fruto de uma pesquisa realizada 

em Moçambique em uma comunidade rural com o 
intuito de escutar as memórias dos anciãos (as) sobre 
as suas experiências vividas em Chinhamapere, com 
o objetivo de produzir conhecimentos históricos 
contra-hegemônicos. Tecemos diálogos com autores 
decoloniais e pós-coloniais, sendo eles: Walsh (2008), 
Grosfoguel (2009), Quijano (2009), Mignolo 
(2021), Diop (1975), Césaire (2020), Fanon (2008), 
Ki-zerbo (2010), enquanto uma potente 
possibilidade para denunciar as colonialidades 
prevalecentes e romper os memoricídios e 
historicídios.  

Convidamos o leitor (a), à leitura do 
fragmento da música de um cantor moçambicano 
para refletir sobre questões que atravessam as 
sociedades moçambicanas e os povos africanos num 
contexto mais amplo, pois, embora suas diferenças 
socioculturais e política, ainda sim, compartilham 
muitas inquietações, angústias e desafios impostos 
historicamente pelos sistemas imperialistas e 
coloniais que exploraram, vandalizaram saberes, 
conhecimentos e empobreceram os povos africanos 
em todos os contextos. Além disso, instalaram um 
sistema sofisticado de dependência, para assim 
continuar a reinar, dominar e explorar, mesmo 
depois das ditas “independências”.  

O fragmento recortado na letra da música 
intitulada “Cães de raça”, contempla o segundo 
álbum do músico - “Cubaliwa”, (Renascer) 
publicado em 2013, onde apresenta denúncias que 

nos instigam a deslocamentos e a repensar em que 
medida o que nos fazem acreditar que é nosso, de 
fato é, se não temos poder efetivo. A música 
também, oferece-nos importantes pistas que revelam 
a continuidade do sistema colonial que teve o seu 
“fim” com a expulsão do colonizador europeu. E vai 
além, nos provoca a pensar nas colonialidades 
internas protagonizadas por “nós” contra “nós” e 
deixa escancarada a prevalência das diversas formas 
de colonialidades que devem ser questionadas, 
desobedecidas e combatidas.  

É difícil esgotar as potentes colocações do 
músico Azagaia, pois entendemos como chamada de 
atenção e conscientização de um olhar crítico em 
relação à prevalência do sistema colonial, que 
encontrou espaços férteis para o seu florescimento 
nos estados modernos africanos que foram 
arquitetados, a partir de um imaginário ocidental e 
de potências imperialistas que conservam e 
continuam perpetuando princípios e relações de 
exploração e dominação bem como de exclusão do 
“outro”, dando continuidade ao sistema colonial, 
que os pensadores decoloniais chamam de 
colonialidade. 

Em pleno século XXI, o continente africano 
continua de diferentes formas “colonizado”, pois as 
“independências” políticas não colocaram fim ao 
colonialismo das mentes, isto é, o colonialismo 
prevalece disfarçado nos sistemas modernos de 
governos e sistemas políticos, pois continuamos 
sendo dominados, explorados, nas nossas terras, por 
aqueles que outrora nos colonizaram, os mesmos 
que forçados pelas lutas de libertação dos nativos, 
nos prometeram liberdade e “independência” que 
não chegou a se concretizar na sua plenitude, posto 
que, continuam exercendo influências no campo 
político, econômico, sociocultural e epistemológico.  

A colonização epistêmica e a colonialidade de 
poder (Quijano, 2005) de forma silenciosa dá 
continuidade ao processo começado nos séculos XV. 
Em diálogo com o professor Elison Antonio Paim 
(2016), entendemos que o colonialismo europeu 
não protagonizou apenas a exploração econômica, 
mas destruiu saberes e fazeres de povos não europeus 
em nome da civilização dos “não civilizados”. Em 
virtude disso, construíram sistemas jurídicos, 
políticos, ideológicos, religiosos e culturais que de 

 
111 



Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de epistemologias, saberes e narrativas “outras” 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete, Cyntia Simioni França 

 

certa maneira prevalecem, o professor avança 
dizendo que: 

Esse sistema de dominação já dura mais de cinco 
séculos. Evidentemente, nem sempre as formas de 
controle e submissão utilizadas foram às mesmas. 
Apesar de todas as tentativas de domínio total dos 
corpos e mentes as resistências sempre foram 
oferecidas de múltiplas formas, inclusive muitos 
povos conquistaram a independência política, 
administrativa e financeira e se constituíram como 
países autônomos. Mesmo com as independências 
políticas, a colonização epistêmica se mantém em 
espaços e povos, quer pelo predomínio das formas 
de pensar e produzir conhecimento pautado na 
racionalidade técnica instrumental quer pelo 
desprezo e desqualificação interna de saberes 
milenares dos povos autóctones por aqueles 
descendentes dos colonizadores (Paim, 2016, p. 
142).  

Esse modo operante de colonização, no 
continente africano se dá à luz do sol em todos os 
âmbitos. Os pensadores decoloniais ajudam-nos a 
compreender o contexto da colonização 
pós-independência fazendo menção a quatro frentes 
pelas quais a colonização continua operando, mesmo 
depois das “independências” políticas. Alguns 
estudiosos do pensamento decolonial (Walsh, 2008, 
2009, 2013; Maldonado-Torres, 2007, 2009; 
Grosfoguel, 2009, Quijano 2009; Silva, 2013) 
apontam que a colonização aconteceu e continua 
acontecendo em várias frentes, como a colonialidade 
de saber, do ser, do poder e da natureza.  
 

Colonialidade de poder e seus impactos 
nas culturas em Moçambique 
 

O peruano Aníbal Quijano (2009), um dos 
primeiros pensadores decoloniais da América Latina 
que se propôs em definir a expressão colonialidade, 
oferece-nos contributos para a compreensão do 
sistema colonial prevalecente na 
contemporaneidade. Em seus estudos, entende-se 
que a colonialidade na atualidade resulta de 
transformações ocorridas nos séculos XVI e 
prossegue com o avanço dos modos de produção 
capitalista na modernidade. No entanto, ele associa 
também a colonialidade a dimensão de poder.  

Lemos (2019), em diálogo com Quijano 
(2005), entende que a colonialidade de poder é um 
fenômeno atual, por ser intrínseco à modernidade 
capitalista e por reforçar o peso das práticas coloniais 
presentes na contemporaneidade.  

A colonialidade de poder é definida por um 
padrão global de poder iniciado com a colonização 
europeia nas Américas que institui o regime de 
dominação colonial e o mercado capitalista 
mundial, subordinando a construção de 
subjetividade e desenvolvimento econômico às 
referências dos modelos socioculturais da Europa. 
Portanto, uma das consequências da colonialidade 
do poder é que a formação é um aparato 
classificatório dos conhecimentos, o que implica a 
eleição de determinados valores como superiores; 
por isso, eles são tidos como coerentes, adequados 
e corretos, além de serem impostos em 
desconsideração dos demais sistemas sociais. Com 
isso, algumas (poucas) vezes descrevem 
unilateralmente o que compreendem ser o curso 
histórico do mundo, e todas as outras são 
impedidas de argumentar nesse mesmo processo, 
embora delas fazem parte (Quijano 2005 Apud 
Lemos, 2019, p. 100).  

Considerando que o regime colonial se 
fundamentou nos modos de produção capitalista e 
que o mesmo modelo continua prevalecendo na 
contemporaneidade, justifica também as diversas 
formas de colonialidades utilizadas no processo da 
exploração colonial, porém no presente, essas 
revestem-se de algumas máscaras que suavizam e 
naturalizam as colonialidades, tal como refere Lemos 
(2019): 

Desse modo, o antigo poder colonial continua 
classificando (valorizando ou subjugando) os 
grupos sociais. Agora ele não dispõe da posse 
institucional dos territórios, como no período em 
que a dominação das colônias era considerada 
legal, ainda que moralmente questionável. 
Contudo, permanece conferindo aos países 
mundo afora, posições majoritárias/hegemônicas e 
subalternas/inferiores, calculadas por meio de seus 
graus de influência na lógica capitalista, na 
produção de conhecimento científico, na 
capacidade bélica, na divulgação atrativa de um 
estilo de vida moderna de vida e supostamente 
exitoso, ou no potencial de intervenção na política 
mundial. (Lemos, 2019 p.103).  

112 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 110-122, Jun/2025 

Essas diferentes formas de colonialidade 
prevalecentes na contemporaneidade, substanciadas, 
principalmente pela colonialidade do poder, têm 
vindo a impactar, nos diferentes setores, tanto de 
cunho político, econômico e sociocultural dos 
africanos e dos moçambicanos, em particular. 
Interessa-nos nessa abordagem destacar o aspecto 
sociocultural, que com o avanço da modernidade 
capitalista e com a exacerbação da tecnologia tem 
sido comprimido, colocando em crise as referências 
identitárias, conhecimentos, saberes originais e 
crenças dos povos africanos e vários outros não 
europeus.  

O escritor moçambicano Mia Couto2 (2005), 
no seu texto chamado “À porta da modernidade, há 
Sete Sapatos Sujos que Necessitamos Descalçar”, 
provoca-nos a pensar sobre o cuidado que devemos 
ter ao adentrar no mundo moderno, sublinhando a 
necessidade de mudança de atitudes e postura dos 
moçambicanos, perante a modernidade, da mesma 
forma, apela à necessidade de resistir às tentativas de 
apagamento das referências culturais endógenas que 
vêm desde os séculos passados sendo atacadas por 
ideias estereotipadas e eurocêntricas, que tendem a 
homogeneizar as diferentes culturas, suprimindo 
aquelas consideradas “menores e sem valor”, as que 
não são da civilização europeia. O escritor entende 
que o avanço da técnica e o desenvolvimento dos 
meios de comunicação contribuem 
significativamente na crise ou erosão das culturas 
locais. O poeta escreve:  

Todos os dias recebemos estranhas visitas em nossa 
casa. Entram por uma caixa mágica chamada 
televisão. Criam uma relação de virtual 
familiaridade. Aos poucos passamos a ser nós 
quem acredita estar vivendo fora, dançando nos 
braços de Janet Jackson. O que os vídeos e toda a 
subindústria televisiva nos vem dizer não é apenas 
“comprem”. Há todo um outro convite que é este: 
“sejam como nós”. Este apelo à imitação cai como 
ouro sobre azul: a vergonha em sermos quem 
somos é um trampolim para vestirmos esta outra 
máscara. (Couto, 2005, p.7).  

Entende Mia Couto que “o resultado é que a 
nossa produção cultural está se convertendo na 
reprodução macaqueada da cultura dos outros. O 
futuro da nossa música poderá ser uma espécie de 
hip-hop tropical e o destino da nossa culinária 

poderá ser o McDonald's.”  
Pensando na necessidade de promoção de 

reflexões sobre o estado das nossas tradições, hábitos 
e identidades, o autor começa por enfatizar uma 
importante denúncia, colocando que a preocupação 
dos moçambicanos pelas suas próprias culturas está 
em segundo plano; 

Falamos da erosão dos solos, da desflorestação, 
mas a erosão das nossas culturas é ainda mais 
preocupante. [...] A secundarização das línguas 
moçambicanas (incluindo da língua portuguesa) e 
a ideia de que só temos identidade naquilo que é 
folclórico são modos de nos soprarem ao ouvido a 
seguinte mensagem: só somos modernos se 
formos americanos” (Couto, 2005, p. 8).  

É sem dúvida, uma chamada de atenção sobre 
o intenso e inesgotável desejo que somos impostos 
pelo sistema e ideologias modernas em tornar-se cada 
vez mais globalizados, influenciando à progressiva 
autodesvalorização cultural, o que pode levar-nos a 
uma questionável atitude que consiste na 
substituição dos traços culturais africanos pelos 
entendidos como modernos, “superiores”, 
“civilizados” e “de prestígio”, podendo assim, 
motivar o abandono das próprias culturas nativas, a 
favor das culturas globais, definidos por uma 
hegemonia europeia.   

As redes sociais têm assumido um papel 
determinante nesse processo de desgaste, crise e 
imposição cultural. As sociedades contemporâneas 
do sul global são influenciadas e até certo ponto, 
obrigadas a desacreditar nas suas próprias 
identidades culturais, sendo da mesma forma, 
forçados a redefinir-se culturalmente com base nos 
modelos europeus, neste sentido, apropriam-se com 
maior naturalidade tudo que é vinculado e oferecido 
todos os dias pela televisão, pelas redes sociais e 
vários outros veículos midiáticos, sem nenhum tipo 
de questionamento, apenas consomem com prazer, 
colocando em causa os saberes, fazeres, 
conhecimentos, tradições e as culturas originalmente 
africanas e, moçambicanas no caso específico, com 
suas tantas diferenças e singularidades.  

O nosso corpo social tem uma história similar à de 
um indivíduo. Somos marcados por rituais de 
transição: o nascimento, o casamento, o fim da 
adolescência, o fim da vida. Eu olho a nossa 

 
113 



Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de epistemologias, saberes e narrativas “outras” 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete, Cyntia Simioni França 

 

sociedade urbana e pergunto-me: será que 
queremos realmente ser diferentes? Porque eu vejo 
que esses rituais de passagem se reproduzem como 
fotocópia fiel daquilo que eu sempre conheci na 
sociedade colonial. Estamos dançando a valsa, com 
vestidos compridos, num baile de finalistas que é 
decalcado daquele do meu tempo. Estamos 
copiando as cerimônias de final do curso a partir 
de modelos europeus de Inglaterra medieval. 
Casamo-nos de véus e grinaldas e atiramos para 
longe da Julius Nyerere tudo aquilo que possa 
sugerir uma cerimônia mais enraizada na terra e 
nas tradições moçambicanas. (Couto, 2005 
p.12)  

A colonialidade é gritante, ao ponto de em 
tempos contemporâneos, continuarmos a olhar e 
considerar aqueles que nos fazem lembrar o 
colonizador português (que possui a pele de cor 
branca, em muitas vezes, sem distinção se é europeu 
ou americano), como “DEUS”, o poderoso, pois 
assim foram considerados no período colonial. Em 
Moçambique, muitas vezes, nas filas de atendimento 
de serviços públicos, é  visível essa herança colonial, 
as pessoas (de pele mais clara, equivocadamente 
confundidos com “Deus”, “seres superiores”, 
“perfeitos”) são merecedores de um tratamento 
especial, sendo-lhes  conferidas prioridades e 
atendimentos diferenciados, pois, o sistema colonial 
impôs aos nativos a distorcida ideia e compreensão 
do outro,  que a sua “condição” biológica cor da pele 
(mais clara ou a cor branca) os conferem a 
superioridade, e, por essa razão, gozam de privilégios, 
em detrimento dos outros grupos sociais, o que 
constitui uma ideia equivocada e deve  ser 
considerada alvo de desobediência e desconstrução 
social.   

O historiador e antropólogo senegalês Chiekh 
Anta Diop (1974), ajuda-nos a entender essa 
“herança colonial” que ainda vive na memória de 
muitos “negros”, que outrora foram e ainda 
continuamos sendo considerados “inferiores” à “raça 
branca”, sob à luz de argumentos criados pelos 
europeus e nos imposto a acreditar para legitimar e 
justificar os seus bárbaros interesses de exploração e 
dominação territorial, corporal e mental, o que teria 
os conduzidos a demostrarem o seu lado mais 
desumano, que foi a coisificação (Césaire, 2020) do 
ser humano “igual”: 

A memória da recente escravidão a qual a raça 
preta foi sujeitada, claramente mantida viva na 
mente dos homens e, especialmente, nas mentes 
pretas, muitas vezes, afeta negativamente a 
consciência preta. Pois daquela recente escravidão 
foi feita uma tentativa de construir - apesar de 
toda a verdade histórica - uma lenda de que o 
preto havia sempre sido reduzido à escravidão pela 
superior raça branca com a qual ele viveu, onde 
quer que possa ter sido (Diop, 1974, p. 66). 

O preocupante, é que não são poucos 
“pretos” que na atualidade continuam, 
inconscientes ou involuntariamente, concebendo 
como “verdadeira” essa equivocada ideia criada por 
interesses coloniais, que tende a diminuir os negros. 
Em algumas vezes, sem que o suposto superior 
“homem branco”, solicite o privilégio, que 
mencionamos e, vários outros, o “inferiorizado”, 
vê-se obrigado a concedê-lo e, caso, não conceder, 
depois de solicitado, por exemplo, em serviços 
públicos, o funcionário público que muitas vezes, 
também é “inferiorizado”, trata de fazer cumprir.  

O que demonstra a prevalência da 
colonialidade de poder, associado ao racismo, uma 
marca indelével e violenta da colonização 
imperialista, que se faz sentir nos nossos dias. A 
compreensão desta realidade nos provoca a entender 
a necessidade de ações decoloniais, de insurgência e 
desobediência, para romper as colonialidades 
epistêmicas, derrubar os complexos de 
“inferioridade” e “superioridade” que foram 
construídos com base na cor da pele.  

O psiquiatra e filósofo Martinicano Frantz 
Fanon (2008), aponta esse fenômeno marcado pela 
mudança de comportamento do homem negro que 
é definido pela cor da pele, referindo que “o negro 
tem duas dimensões. Uma com seu semelhante e 
outra com o branco. Um negro comporta-se 
diferentemente com o branco e com outro negro. 
Não há dúvida de que esta cissiparidade é uma 
consequência direta da aventura colonial” (Fanon, 
2008 p.33).  

O aparato ideológico colonial criou na 
consciência do homem “negro” uma imagem 
“perfeita” dos homens “brancos”, ao ponto deste 
último, ser confundido com “Deus”, como 
colocamos anteriormente. Essa construção 
ideológica buscava legitimar a sua suposta 

114 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 110-122, Jun/2025 

“superioridade”, supremacia sobre o outro, não é 
por consciência a denominação do “homem branco” 
em algumas línguas nativas em Moçambique, por 
exemplo, foneticamente coincide com o nome que é 
atribuído a Deus. Ora vejamos, alguns exemplos 
reais que marcam essa relação de nominação.  

Deus na língua tewé e cena, significa 
Mulungu/Murungu e por sua vez, o “homem 
branco” nessas mesmas línguas é denominado de: 
Murungo, Muzungu, Mulungo. De que trata essa 
relação nominal, mera coincidência? 

No entanto, quando desenvolvemos a 
pesquisa de mestrado em Moçambique sobre a vida 
cotidiana, as tradições, as culturas, os hábitos e os 
costumes da comunidade de Chinhamapere, 
percebemos o quanto é importante a mudança de 
mentalidade e ao mesmo tempo, como essa pesquisa 
foi se tornando um ato de resistência às 
desqualificações socioculturais e epistemológicas que 
os moçambicanos foram sujeitados no passado, tais 
como: africanos são povos a-histórico, sem cultura 
própria, sem religião e que não contribuíram para 
outras sociedades.  

Essa visão equivocada precisa ser 
desconstruída, os historiadores africanos Ki-Zerbo e 
Hama (2010), evidenciam que o homem é por 
natureza um animal histórico, o que deixam 
explícito que os adjetivos pejorativos, construídos 
pelos europeus procuravam apenas justificar  a 
barbaridade do sistema colonial: 

O homem é um animal histórico. O homem 
africano não escapa a esta definição. Como em 
toda parte, ele faz sua história e tem uma 
concepção dessa história. No plano dos fatos, as 
obras e as provas da sua capacidade criativa estão aí 
sob nossos olhos, em forma de práticas agrárias, 
receitas de cozinha, medicamentos de 
farmacoterapia, direitos consuetudinários, 
organizações políticas, produções artísticas, 
celebrações religiosas e refinados códigos de 
etiqueta (Ki-zerbo; Hama, 2010, p. 23).  

Conseguimos entender que as investidas, 
construções reducionistas e pejorativas ocidentais 
sobre os nativos africanos, elucida o quanto a 
ganância pelo poder sobre o outro, de dominação e 
exploração tornou ignorantes e desumanos os 
ocidentais. Como pode um ser humano afirmar que 
existem povos desprovidos de culturas e de histórias? 

E as nossas tantas línguas de origem bantu e de 
outras origens? E as nossas espiritualidades? As 
nossas criações artísticas? As nossas formas de 
organização social e política, as nossas condutas 
éticas e morais fundadas na filosofia ubuntu3? E os 
riquíssimos provérbios populares? Enfim, o nosso 
acervo cultural, as nossas cosmovisões, que existem 
desde a antiguidade, antes do século XV e que 
prevalecem e nos constituem no tempo presente, de 
que se tratava para os colonizadores? Não seria por 
isso que um dos poetas da modernidade, o 
martinicano Aimé Césaire (2020) descreve as 
sociedades colonizadoras (ocidental) como uma 
civilização doentia? 

Ninguém coloniza inocentemente, que ninguém 
coloniza impunemente, que uma nação 
colonizadora, uma civilização que justifica a 
colonização – portanto a força - já é uma 
civilização doente, uma civilização moralmente 
atingida que irresistivelmente, de consequência em 
consequência, de negação em negação, chama seu 
Hitler, quero dizer, seu castigo (Césaire, 2020, p. 
21).  

Avança ainda Césaire (2020), que as 
pretensões de domínio e exploração dos povos não 
europeus, tornaram os colonizadores desumanos, 
pois no seu entender a colonização; 

[...] desumaniza até o homem mais civilizado; que 
a ação colonial, o empreendimento colonial, e 
conquista colonial fundada no desprezo pelo 
homem nativo e justificada por este desprezo, 
inevitavelmente tende a modificar a pessoa que o 
empreende; que o colonizador ao acostumar-se ao 
ver o outro como animal, ao treinar-se para 
tratá-lo como um animal, tende objetivamente, 
para tirar o peso da consciência, a se transformar, 
ele próprio em animal (Césaire, 2020, p. 23).  

Nas suas análises, Césaire (2020), entende 
que, a colonização, descivilizou aqueles que se 
consideravam mais civilizados que os outros, ou 
melhor, que se consideravam únicas sociedades 
civilizadas, brutalizou aqueles que se achavam os 
seres mais espertos do planeta, degradou o caráter 
humano das sociedades que se consideravam os mais 
humanos que os outros. 

O processo colonial levou os colonizadores a 

 
115 



Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de epistemologias, saberes e narrativas “outras” 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete, Cyntia Simioni França 

 

conviverem com atos desumanos com naturalidade, 
ou seja, os europeus naturalizaram a barbárie, a 
violência, a cobiça, a imoralidade, a injustiça, a 
exploração corporal e mental dos povos africanos. 
Enfim, possuídos pela ganância vandalizaram o 
caráter ubuntu que caracteriza a essência do ser 
humano. O colonizador europeu chega a níveis de 
desumanidade difíceis de compreender, de modo 
que: 

Seria preciso, antes, estudar como a colonização 
funciona para descivilizar o colonizador; para 
brutalizá-lo no sentido apropriado da palavra, 
degradá-lo, despertá-lo para instintos soterrados, 
cobiça violência, ódio racial, relativismo moral, e 
mostrar que toda vez que no Vietnã há uma 
cabeça decepada e um olho perfurado, e na França 
se aceite isso, uma menina é estuprada, e na França 
se aceite isso, há um acréscimo de peso morto da 
civilização, ocorre uma regressão universal, uma 
gangrena se instala, um foco de infeção se espalha e 
que no final de todos esses tratados violados, todas 
essas mentiras propagadas, e todas essas expedições 
punitivas toleradas, todos aqueles prisioneiros 
amarrados “interrogados”, todos esses patriotas 
torturados, no final desse orgulho racial 
estimulado, dessa jactância propagada, existe o 
veneno incutido nas veias da Europa, e o processo 
lento, mas seguro, do asselvajamento do 
continente (Césaire, 2020, p. 17).  

A colonização impulsionada pelo capitalismo 
moderno sustentou o regime colonial, que outrora 
coisificou os povos nativos, ainda continua se 
fazendo sentir nos nossos dias, principalmente, em 
países recém “independentes” como é caso de 
Moçambique, conforme podemos ler e acompanhar 
nas próximas páginas algumas denúncias feitas 
durante a realização da pesquisa com os anciãos de 
Chinhamapere.  

 
 

Os anciãos moçambicanos e os saberes 
“outros” 

 
Realizar a pesquisa de mestrado numa relação 

dialogal com os anciãos moçambicanos constituiu 
uma luta contra as colonialidades prevalecentes, 
como uma possibilidade de nos livrar da prolongada 
dominação colonial que ameaça a nossa existência, 

tal como afirma Quijano (2009); 

Hoje, a luta contra a exploração/dominação 
implica sem dúvida, em primeiro lugar, o 
engajamento na luta pela destruição da 
colonialidade do poder [...]. Essa luta é parte da 
destruição do poder capitalista, por ser a trama 
viva de todas as formas históricas de exploração, 
dominação, discriminação, materiais e 
intersubjetivas (Quijano, 2009, p.113).  

Foi com esse intuito que desenvolvemos a 
pesquisa numa relação dialógica e engajada com três 
mestres (as) anciãos e a anciã da comunidade de 
Chinhamapere em Moçambique, para trazer à tona 
conhecimentos “outros”, fundamentados nas 
experiências vividas e construídas no cotidiano de 
uma comunidade rural e transmitidas oralmente de 
geração em geração, como uma forma de defender a 
pluralidade e alteridade de saberes. E assim, 
questionamos a hegemonia do conhecimento 
eurocêntrico, desobedecemos e combatemos a 
colonialidade de saber e do poder. Mais do que isso, 
trouxemos à tona esses outros conhecimentos, 
sobretudo, ampliamos espaços das vozes que têm 
vindo a ser emudecidas, inferiorizadas e ameaçadas 
pelas tendências modernas e pelo tempo do relógio 
(Thompson, 1987), que nos foi imposto. 

A pesquisa foi realizada entre 2020 e 2021 em 
diálogo com os anciãos da comunidade rural de 
Chinhamapere, em Moçambique, na região centro 
de país, na província de Manica, distrito de mesmo 
nome. Essa comunidade fica a 9km da cidade de 
Manica, ao longo da estada nacional número 6 que 
liga Manica e Zimbabwe, país vizinho. 

Os protagonistas da pesquisa foram os 
anciãos Francisco José Anguirai Niquisse, Alberto 
Mucharonga e a anciã Filomena Arnaldo, ambos 
autoridades e líderes comunitários, considerados 
bibliotecas vivas, pois em suas memórias repousam 
conhecimentos e sabedorias, tradições ancestrais que 
foram sendo transmitidos de geração a geração.  

A realização da pesquisa foi uma 
oportunidade de ouvir e acolher narrativas, 
memórias e experiências “outras”, especialmente de 
sujeitos que tiveram suas vozes sempre silenciadas, 
porque as suas histórias foram ditas pelo colonizador 
como “menor” (Benjamin, 1987), o que nos leva a 
formular os seguintes questionamentos: Por que as 

116 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 110-122, Jun/2025 

vozes dos (as) anciãos da comunidade de 
Chinhamapere são emudecidas? Por que a história 
dessa comunidade e de tantas outras são concebidas 
como “menor”? As vozes, as memórias e experiências 
desses sujeitos produtores de conhecimentos não 
merecem ser ouvidas e partilhadas, considerando que 
em sociedades acústicas como a moçambicana, os 
anciãos constituem bibliotecas vivas que “guardam” 
e recriam as tradições que nos constituem enquanto 
sociedades com suas singularidades? 

No entanto, durante a realização da pesquisa 
dialogamos com bibliotecas vivas que narraram suas 
experiências vividas na comunidade de 
Chinhamapere na interface com as pinturas 
rupestres, mas entendendo que o valor do 
patrimônio cultural está intimamente relacionado 
com as experiências e significado atribuído pela 
comunidade que vive em sua volta.  

Walter Benjamin (1985), nos seus escritos ao 
refletir sobre a importância do patrimônio cultura 
questiona: “Pois qual o valor de todo nosso 
patrimônio cultural, se as experiências não mais 
vinculam a nós?” Esse intrigante questionamento, 
provoca-nos a levantar outros que podem nos ajudar 
a pensar sobre a necessidade de valorização das 
experiências dos grupos sociais na relação com os 
patrimônios culturais. As pinturas rupestres de 
Chinhamapere, enquanto patrimônio cultural teria 
algum sentido se as experiências da comunidade 
relacionadas a elas não fossem valorizadas? Que 
sentido teriam as pinturas sem as cerimônias 
ritualísticas realizadas neste local? O apagamento das 
narrativas e experiências dos anciãos da comunidade 
de Chinhamapere sobre as pinturas rupestres não 
levariam ao desaparecimento das pinturas enquanto 
um patrimônio cultural?”. 

Para refletir essas questões e com o intuito de 
produzir conhecimentos históricos com os três 
anciãos (mambo Filomena, líder Nisquisse e 
secretário Mucharonga) da comunidade de 
Chinhamapere realizamos quatro tchiwaras (rodas 
de conversas): o primeiro intitulado: confluência de 
gerações; o segundo, narrativas e memórias sobre as 
pinturas rupestres; o terceiro cerimônias ritualísticas 
e seus enfrentamentos e o último: visita às pinturas 
rupestres. Os tchiwaras foram pensados, organizados 
e realizados com o intuito de entender o 
enraizamento espacial e temporal da comunidade, 

acolher narrativas sobre as pinturas rupestres 
enquanto um patrimônio cultural material e 
imaterial, escutar e registar memórias sobre os 
saberes, tradições e práticas ritualísticas da 
comunidade, e por fim, participar das cerimônias 
para a visitação das pinturas.   

Por meio das narrativas rememoradas pelos 
anciãos sobre as suas experiências de vida, seus 
saberes transmitidos de geração a geração pela via da 
oralidade, tivemos a oportunidade de escutar 
histórias “outras”, narradas a partir do chão da 
realidade da comunidade de Chinhamapere. 

A seguir, compartilhamos algumas narrativas 
dos anciãos que nos ajudam a refletir sobre a 
necessidade de valorização e emancipação da 
alteridade e “ecologia de saberes” (SANTOS, 2007). 
Não obstante, essa pesquisa também enveredou pela 
necessidade de romper os memoricídios e 
epistemicídios que são resultados da marginalização 
das ditas “histórias menores” e a objetificação dos 
sujeitos (anciãos), que, muitas vezes, são convidados 
a participar ou entrar nas pesquisas pela janela e não 
pela porta, ou seja, esses são tratados como fontes de 
extração de informação ou dados para análises 
dentro dos laboratórios acadêmicos, e os 
pesquisadores encorajados ou motivados pelas suas 
supostas “superioridade” de falar por e sobre eles. 

Trazer em nosso estudo as memórias dos 
anciãos de Chinhamapere na sua inteireza, constitui 
um ato político, de desobediência e de resistência às 
tentativas de apagamento de saberes “outros” e é ao 
mesmo tempo, um incentivo às ações 
contrahegemônicas potencializadas por leituras 
decoloniais, enquanto um caminho de combate. 

 
 
Pensar e agir pelas brechas: possibilidade 
e caminhos outros de combate 
 

Por acreditar, na potencialidade de produção 
de conhecimento histórico alicerçada na 
rememoração na perspectiva benjaminiana, 
enxergamos possibilidades de trazer à tona saberes 
“outros” produzidos cotidianamente por anciãos 
moçambicanos.  

Não há conhecimento que não seja conhecido por 
alguém para certos objetivos. Todos os 

 
117 



Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de epistemologias, saberes e narrativas “outras” 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete, Cyntia Simioni França 

 

conhecimentos sustentam práticas e constituem 
sujeitos. Todos os conhecimentos são 
testemunhais porque aquilo que conhecem sobre 
o real (sua dimensão ativa) é sempre duplicado por 
aquilo que dão a conhecer sobre o sujeito do 
conhecimento (sua dimensão subjetiva) (Santos, 
2007, p. 88).  

Importante salientar que, Santos (2007, p.88) 
nos chama atenção a um entendimento da 
incompletude de todos os tipos de conhecimentos. 
“Dado que nenhuma forma de conhecimento pode 
responder por todas as intervenções possíveis no 
mundo, todas as formas de conhecimento são por 
natureza, de diferentes maneiras incompletas”. É 
nesse sentido que a resistência ao apagamento das 
identidades, saberes e fazeres dos povos africanos é 
incansável, pois a cultura europeia, seus 
conhecimentos científicos “sofisticados” como 
dizem ser, e que nos são impostos, com certeza não 
podem intervir de nenhuma forma em muitas 
situações que vivemos no dia a dia de uma 
comunidade africana. Como serei mutewe, se não 
falo a língua ci-tewe? E as doenças ditas “tradicionais” 
que poderia mencionar dezenas delas, que a medicina 
moderna não pode diagnosticar, tratar e nem curar? 
E como mantenho a minha relação com os meus 
ancestrais depositando toda fé apenas nas religiões 
europeias?  

Por meio desses questionamentos, 
compartilhamos algumas narrativas dos anciãos e 
anciã da comunidade rural de Chinhamapere que 
resistem ao seu apagamento em tempos modernos, 
marcado por tentativas de padronização de culturas 
consideradas “superiores”, pautado pelo desprezo e 
exclusão de saberes “outros”, que extrapolam os 
limites da hegemônica “ciência europeia que ignora a 
sua incompletude e limitações, a pluralidade de 
saberes”. (Paim, 2021apud Santos,  2007).  

Começamos pelas narrativas em torno das 
religiosidades e cerimônias ritualísticas e em seguida 
da medicina.  

Convidamos caro (a) leitor (a) a conhecer os 
fragmentos de memórias dos anciãos. 

 
 
 
 
 

Era preciso a intervenção dos médicos 
“tradicionais” - os curandeiros 
 

Em 2018, acompanhamos a situação de 
desmaios e manifestações das nossas crianças na 
nossa escola, fomos chamados como representantes e 
líderes religiosos da comunidade. Eu, senhor 
secretário e o senhor líder e outros, fomos até a 
escola. Era uma situação que além da liderança, 
também era preciso de médicos tradicionais – os 
curandeiros. Em conjunto trabalhamos, foram 
pedidas muitas coisas: cabeça de boi (uma vaca), 
dinheiro, bebida tradicional e fizemos as cerimônias 
invocando os espíritos dos ancestrais, para que a 
comunidade voltasse a viver um bom ambiente na 
escola e nas suas casas, e conseguimos. Hoje as nossas 
crianças vão à escola normalmente e nada acontece 
com eles, graças aos rituais realizados. (Anciã 
Filomena, 2021). 

A narrativa da anciã Filomena nos provoca e 
convida-nos a refletir sobre o entrelaçamento da 
espiritualidade e medicina em sociedades africanas. 
As múltiplas cerimônias ritualísticas atreladas à 
espiritualidade estão em todos os contextos 
associados à ancestralidade, as identidades ancestrais 
estão no centro desse sistema, são elas que provém o 
poder de cura aos curandeiros, com a finalidade de 
atender aos anseios da comunidade associado à 
espiritualidade e as outras formas de conhecimentos 
que estão além das fronteiras desta cosmovisão. 

Da narrativa da anciã, também é perceptível o 
quanto essa comunidade entende e considera o 
limite das autoridades e a capacidade de respeitá-las. 
Cada membro da comunidade (líderes religiosos, 
administrativos, curandeiros...) tem suas 
responsabilidades e função específica e, muitas vezes, 
trabalham em conjunto e de forma colaborativa, 
respeitando os seus limites para o bem comum da 
comunidade. Essa colaboração pelos limites de poder 
ficou evidente na narrativa da anciã Filomena, visto 
que foi preciso à intervenção de diferentes 
individualidades para solucionar aquele problema 
que colocava o bem-estar comunitário em crise. Uma  
ecologia de saber, que alguns tipos de 
conhecimentos são incapazes de estabelecer pelo seu 
caráter hegemônico.      

118 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 110-122, Jun/2025 

O que a medicina moderna não pode 
tratar, a “tradicional” cuida  

 
Existem certas doenças que os nossos bisavôs 
tratavam dentro de um curto prazo de tempo que 
agora essas doenças continuam existindo na nossa 
comunidade, mas quando aproximámos aos filhos 
e netos, já ninguém sabem tratar dessas doenças, 
ninguém sabe mais tratar. Então acabamos 
ficando preocupados em como podemos tratar 
essas doenças terminando a cabo, a pessoa acaba 
perdendo a vida, por uma doença que os avós e 
bisavós tratavam em pouco tempo, só porque não 
houve registro sobre como é que se tratava essa 
doença, quais são as raízes que usavam para o 
tratamento dessas doenças. (Ancião Niquisse, 
2021) 

Em diálogo com a memória do ancião 
Niquisse flagramos o impacto das novas formas de 
comunicação e construção social, que vem sendo 
consolidadas em sociedades capitalistas e que 
tendem a subalternizar as narrativas em detrimento 
da informação e criam fraturas nas relações sociais, 
ampliando a distância entre os anciãos (ãs) e os seus 
filhos e netos, debilitando o ato de narrar, um dos 
principais meios de transmissão dos saberes e 
conhecimentos cotidianos africanos.  Pode-se ainda 
compreender o impacto do avanço da medicina 
moderna, que por meio de discursos científicos 
excludentes, tende a sobrepor-se às outras formas de 
saberes em relação aos conhecimentos nativos, 
desencorajando a alteridade do saber sob à luz de 
uma forma de saber regido por padrões científicos.  

E por último, flagramos duas chamadas de 
atenção: a necessidade de uma constante transmissão 
e valorização desses saberes e fazeres locais às gerações 
atuais e futuras. Registar os saberes e fazeres desses 
depositários de conhecimentos é fundamental, pois 
eles tendem a desaparecer à medida que cada um dos 
anciãos morre, visto que cada um deles é uma 
biblioteca que se queima, como nos ensina o malinês 
Hampâté Bâ (2010).  

Em Moçambique, existem doenças que só a 
medicina “tradicional” trata e cura, isso é um fato e 
constitui uma das principais razões da sua existência 
até nos nossos dias. Na vida cotidiana existe uma 
classificação de tipos de doenças, por um lado, 
existem as chamadas doenças normais/naturais, 

aquelas que a medicina moderna diagnostica e 
realiza os procedimentos de tratamento, e por outro, 
doenças “outras”, relacionadas com as tradições e 
questões espirituais, muitas vezes,  causadas por 
pessoas para pessoas, por intermédio do poder 
mágico Huroy (feitiçaria), como é o caso de 
Swifuruha4. Essas doenças são diagnosticadas e 
tratadas por meio da medicina “tradicional”. Mas é 
importante ressaltar que a medicina “tradicional” 
também dá conta de várias doenças tratadas pela 
medicina moderna, como é o caso de tuberculose, 
asma brônquica, hepatite, dores de cabeça, de 
estômago, úlcera, entre outras doenças.  

Desde a antiguidade a medicina “tradicional” 
no continente africano, em Moçambique e na 
comunidade de Chinhamapere, em especial, foi 
concebida como o primeiro recurso em casos de 
enfermidades, até porque a medicina moderna 
começa a se consolidar muito mais tarde, por volta 
dos séculos XVIII. E antes desses séculos, será que 
não existiam doenças? Com certeza e as diferentes 
sociedades africanas se apropriavam dos saberes que 
tinham sobre as plantas, ervas, raízes e dos diferentes 
recursos que a natureza oferecia para tratar as 
diferentes doenças.  

Esses saberes produzidos comunitariamente, 
foram sendo transmitidos de geração em geração até 
os dias atuais. A medicina “tradicional” continua 
sendo importante para comunidade de 
Chinhamapere, recorre-se a ela para garantir a 
estabilidade da saúde dos indivíduos.  

Por meio das políticas imperialistas e de 
dominação, os colonos portugueses, dedicaram-se 
durante séculos em desvalorizar e banalizar esses 
saberes e inclusive fazer com que os moçambicanos 
sentissem vergonha dessas práticas. Durante o 
período colonial, a medicina e as farmacoterapias 
“tradicionais” passaram a ser consideradas como não 
saberes, práticas superficiais e supersticiosas e de 
índole folclórica. Assim ficou reduzida às práticas 
ditas obscurantistas, onde os “praticantes da 
medicina tradicional eram muitas vezes, 
confundidos como feiticeiros” (Resolução n° 
22/2004 de 14 de abril).  

A intenção dos portugueses de banalizar e 
desvalorizar saberes e conhecimentos que foram 
incapazes de entendê-los, veio a ser operacionalizada 
através do Decreto-Lei n° 32 171, de 29 de julho de 

 
119 



Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de epistemologias, saberes e narrativas “outras” 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete, Cyntia Simioni França 

 

1942, Código Penal Português, no parágrafo 2 do 
artigo 236, artigo 12 e artigo 2 e 5 do Diploma 
Ministerial n° 78/92, de 10 de Junho”, que proibiam 
literalmente a prática da medicina tradicional a nível 
do país (Moçambique) (cf. Resolução n° 22/2004 de 
14 de abril). 

Apesar desse aparato legislativo, os 
moçambicanos continuaram e continuam 
estabelecendo laços e fortes crenças pela “medicina 
tradicional”, fundamentada pela vital importância 
comunitária e o fato da incapacidade que a medicina 
moderna tem demonstrado em atender necessidades 
de saúde das sociedades moçambicanas, pois existem 
doenças que o conhecimento científico não é capaz 
de diagnosticar. Esta incapacidade demonstra e 
desmascara o mito da completude do conhecimento 
científico europeu.  

No entanto, por causa da exaltação e a 
sobrevalorização da medicina moderna e pela crença 
nos diferentes tipos de religiões que se contrapõem 
as práticas africanas, aliado as ideias estereotipadas 
eurocêntrica que desvalorizam e demonizam os 
saberes dos povos africanos, lamentavelmente é 
visível a sensação de vergonha, recusa, rejeição de 
muitos africanos bem como a vontade de se 
distanciar dessas práticas e realidades. 

Essa denegação é sem dúvida fruto da 
colonização do avanço da modernidade capitalista e 
da manutenção das colonialidades epistêmicas, que 
fazem com que os moçambicanos ora colônias 
europeias, revestidos de discursos científicos, sintam 
vergonha em inclinar e entrar na palhota em busca 
de tratamento ou mesmo a cura, pois as ideologias 
científicas e os mandamentos que regem as suas 
religiões emprestadas da Europa, cujos princípios são 
desvinculados ou contrapõem-se às realidades 
socioculturais dos seus crentes, proíbem  e obrigam a 
desacreditem nessas práticas nativas que são herança 
de uma produção milenar.  

É um fato que esses indivíduos consciente ou 
inconscientemente, voluntária ou involuntariamente 
esforçam-se em cumprir tais proibições que lhes são 
impostas, mas quando a situação sai do controle, eles 
não têm escolha senão recorrer a tradição africana, 
pois a sua existência enquanto um africano está 
atrelado às tradições nativas, milenares e peculiares 
que só os indivíduos que as vivem estão em 
condições de entender. Os colonizadores 

dificilmente terão essa compreensão, pois se tivessem 
o mínimo de entendimento, já teriam desistido de 
tentar distanciá-los das suas tradições, identidades e 
práticas que os constituem enquanto povos não 
ocidentais.  

É importante lembrar que, muitos 
moçambicanos estão nessas resistências há mais de 
500 anos e continuamos resistindo pela nossa 
existência, é só pensar: Quantos moçambicanos 
nasceram, cresceram e envelheceram sem nunca se 
ter beneficiado da medicina “tradicional” nas suas 
diversas vertentes?  

A medicina “tradicional” em Moçambique 
não é apenas reconhecida pela sociedade, mas 
também pelo estado e pelo governo. Nas legislações 
do estado moçambicano, na área de saúde firmou-se 
uma parceria entre a medicina “tradicional” e 
medicina moderna, considerando o contributo da 
primeira na resolução de diferentes tipos de 
problemas tanto de saúde, quanto de cariz 
sociocultural. Foi nessa perspectiva que em 1990 foi 
criada e reconhecida a Associação de Médicos 
Tradicionais de Moçambique (AMETRAMO), que 
desde a sua criação passou a colaborar no diagnóstico 
e tratamento de diferentes tipos doenças, aquelas 
que a medicina moderna ou convencional não pode 
diagnosticar e nem tratar.  

Em Moçambique foram criadas várias 
resoluções para regular essa atividade, na resolução 
11/2004 de 14 de abril, lê-se “o programa 
quinquenal do governo 2000-2004, considera como 
prioridade a expansão da prestação dos cuidados de 
saúde de qualidade a toda população moçambicana 
privilegiando as camadas mais desfavorecidas e 
preconiza a continuação dos esforços de pesquisa e 
valorização da medicina tradicional”.  

O Sistema Nacional de Saúde moçambicano 
compreende o setor privado e o setor público, sendo 
que o último constitui o principal prestador de 
serviços de saúde convencional a nível nacional, uma 
vez que estes serviços cobrem somente cerca de 40% 
da população no que diz respeito aos cuidados 
hospitalares […]. Devido à fraca cobertura do 
Sistema Nacional de Saúde (SNS), estima-se que o 
restante, 60% utilizam serviços oferecidos pela 
medicina “tradicional”. Há aqui uma demonstração 
da importância da medicina “tradicional” pelo 
menos em Moçambique, o que contraria os 

120 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 110-122, Jun/2025 

estereótipos criados pela hegemonia europeia sobre 
esta prática.  

No entanto, de mesmo modo que os 
moçambicanos reconhecem a importância da 
medicina moderna que tem cada vez mais 
aperfeiçoado e ampliado os seus serviços, a fim de 
responder às demandas atuais de saúde, também 
continuam reconhecendo, acreditando e recorrendo 
aos tratamentos realizados pelos curandeiros para 
resolver vários problemas de saúde e sociais, 
principalmente às questões que envolvem poderes 
espirituais. Antes das incursões coloniais, os 
moçambicanos já rezavam e faziam adorações e 
tinham princípios próprios fundamentados no culto 
aos antepassados. Com a chegada dos portugueses, 
em Moçambique, as diferentes práticas espirituais, 
os cultos aos ancestrais ficaram ameaçados pelas 
atividades missionárias protagonizadas pelos 
europeus que invocavam “regenerar” os africanos e 
torná-los cristãos e “civilizados”, pois construíram a 
ideia de desprezo e abandono das práticas nativas.  
 
 
Algumas considerações  
 

As reflexões tecidas no artigo realçam a 
importância da alteridade de conhecimentos, 
problematizam a geopolítica e a exclusividade de 
agentes produtores de conhecimentos, a hegemonia 
de um determinado tipo de conhecimento, a 
padronização de métodos de produção de 
conhecimentos que ao mesmo tempo, suscitam a 
desobediência e combate a subalternização e 
epistemicídios. Além disso, nos apontam 
possibilidades de fazer emergir novos olhares, 
compreensões e atitudes sobre os saberes e 
conhecimentos historicamente colocados à margem 
por razão dos espaços de sua produção no 
continente africano. 

Assim, resistimos a essas e outras imposições 
vinculadas por meio de discursos eurocentrados, que 
preconizam que “civilidade” só é possível por meio 
desrespeito, desprezo do outro ou mesmo por meio 
da sobreposição ou total substituição de hábitos e 
costumes. Essas impetuosas crenças, que nos 
identificam enquanto grupos sociais com realidades 
singulares e próprias, sustentam e reforçam a ideia de 
que ainda é possível viver nos tempos modernos sem 

sacrificar as identidades nativas.  
Sem intenção de posicionarmo-nos  contra a 

modernidade, entendemo-la  nas lentes de Walter 
Benjamin, de forma ambivalente, ou seja, a 
modernidade capitalista tem seu lado positivo e o 
outro lado que demanda um repensar e a devida 
ressignificação pautada pela realidade social, pois os  
protagonistas das epistemologias e culturas 
modernidades ocidentais, pouco sabem e 
consideram realidades de outros espaços geográficos, 
preferem pensar e considerar que a submissão do sul 
ao norte, gera impactos leves, o que não constitui a 
realidade, pois ela implica a renúncia do que as 
pessoas são para se tornarem ao que não são e nunca 
serão. 

Portanto, a tessitura é um convite a uma 
pausa, uma ruptura e um repensar das histórias 
moçambicanas, sobretudo, uma proposta de 
rompimento da geografia de conhecimento 
eurocentrado e trazer à tona “outros” espaços e 
produtores de conhecimentos históricos.    

Para não fecharmos o diálogo, convidamos a 
uma reflexão: Quais histórias são contadas sobre o 
chão que suporta os pés dos povos moçambicanos e 
do continente africano? De que hemisférios foram 
narradas e escritas essas histórias? Quem é o 
principal protagonista (sujeitos) das histórias? Para 
onde vamos com essas histórias narradas pelos 
europeus? Não é urgente que os moçambicanos 
narrarem as suas próprias histórias?  

 
 

Notas 
1 https://www.letras.mus.br/azagaia/caes-de-raca-part-guto 
2 
https://www.pordentrodaafrica.com/cultura/mia-couto-a-porta
-da-modernidade-ha-sete-sapatos-sujos-quenecessitamos-descalc
ar  
3 Palavra de origem de proverbio zulu Umuntu ngumuntu 
ngabatu, que com frequência é traduzido como “uma pessoa é 
uma pessoa por meio de outras pessoas”. A ideia é que não 
fazemos nada inteiramente sozinhos, conceito que está no 
extremo oposto do individualismo que tem caraterizado o 
Ocidente desde a renascença. (Stangel apud Mandela, 2010).  
4 São objetos de diferentes tipos e natureza que podem ser 
retirados no corpo humano e que são introduzidos pelos 
feiticeiros através dos seus poderes mágicos, como é o caso de 
pregos, lâminas, ossos de animais, entre outros objetos que o 
feiticeiro por meio dos seus poderes mágicos, introduz no 
organismo da sua vítima. 
 

 
121 



Memórias dos anciãos moçambicanos de Chinhamapere: em busca de epistemologias, saberes e narrativas “outras” 
Inácio Márcio de Jesus Fernando Jaquete, Cyntia Simioni França 

 

Referências 
 
BENJAMIN, Walter. Obras Escolhidas I. Magia e 
técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, 1985.  
 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o Colonialismo. 
Veneta, São Paulo, 2020. 
 
 
CIPIRE Felizardo, Educação Tradicional em 
Moçambique. EMIDIL ed. 1ª ed. Maputo, 1992. 
 
 
DIOP, Cheikh Anta. A origem africana da 
civilização. Mito ou realidade, Paris, 1974.  
 
 
FANON Frantz. Pele Negra Máscaras Brancas - 
Editora Ubu, São Paulo. 2020.  
 
 
FOURSHEY, Catherine Cymone; GONZALES 
Rhonda M; SAIDI, Cristine. África Bantu de 
3500 a.C até o presente, Editora Vozes, Brasil. 
2019. 
 
 
FRISH, Michael. A história Pública não é uma via 
de mão única, ou, de a Sared Authoriyt à cozinha 
digital, vice e versa. In: MAUMAD, Ana Maria. 
ALMEIDA, Juniele Rabêlo de. SANTHIAGO 
Ricardo (org). História Pública no Brasil: 
Sentidos e Itinirarios. São Paulo: Letra e Voz, 
2016. 
 
 
HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: 
História Geral da África, I: metodologia e 
pré-história da África. Editado por Joseph Ki-Zerbo. 
São Paulo: Ática; UNESCO, 1982. p. 181-218.  
 
 
KI-ZERBO Joseph. História da África, I: 
Metodologia e Pré-história da África. 2ª ed. 
Brasília: UNESCO, 2010.  
 
 

PAIM E. A; ARAÚJO, H. M. Diálogos possíveis 
entre produzir, ensinar e aprender Histórias 
decoloniais. In: Juliana Alves de Andrade e Nilton 
Muller Perreira (Org.). Ensino de História e suas 
práticas de pesquisa. 1ª ed. São Leopoldo: Oikos, 
2021 v. 1 p. 28-43.  
 
 
PAIM, Elison Antonio; ARAÚJO, Helena Maria. 
Para além das Leis: o ensino de cultura e histórias 
africanas, afrodescendentes e indígenas como 
descolonização do ensino de história. CRV Editora, 
Curitiba, 2016.  
 
 
QUIJANO Anibal. Colonialidade de poder, 
eurocentrismo e America Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais, Buenos Aires: 
Perspectivas latino-americanas, 2005. p.118-142. 
 
 
QUIJANO, Aníbal. Dom Quixote e os moinhos 
de vento na América Latina. Estudos avançados, 
2005. 
 
 
REPÚBLICA DE MOÇAMBIQUE. Resolução n° 
22/2004 de 14 de abril. 2004. Disponível em: 
https://archive.gazettes.africa/archive/mz/2004/mz-
government-gazette-series-i-dated-2004-04-14-no-15
.pdf. Acesso em: 19 mai. 2025.  
 
 
SANTOS, Sousa Boaventura de. Para além do 
pensamento abissal. Das linhas globais a uma 
ecologia de Saberes. 2007. 
 
  
THOMPSON, Edward Palmer. A Formação da 
Classe Operária Inglesa. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1987.  
 
 
STANGEL Richard. Os caminhos de Mandela: 
lições de vida, amor e coragem. Principium ed. 2ª ed. 
São Paulo 2010. 

122 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.08 

Memórias dos trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do Cariri 
cearense  

Memories of black workers in the rapadura mills in Cariri cearense 
 

 
Rafael Ferreira da Silva* 

Meryelle Macedo da Silva** 
Henrique Cunha Junior*** 

 

 

Palavras-chave: 
Memórias dos trabalhadores 
negros 
Engenhos de rapadura 
Cariri cearense 

Resumo: O objetivo principal desse trabalho é refletir sobre as memórias dos trabalhadores 
negros nos engenhos de rapadura do Cariri cearense. Para tanto tivemos como método a 
afrodescendência, que nos insere no espaço geográfico de modo objetivo e subjetivo para 
estabelecer o contato com as africanidades, propiciando conexões com a nossa 
ancestralidade e o reconhecimento do pensamento africano nos lugares. Como 
procedimentos metodológicos realizamos uma revisão de literatura e uma pesquisa de 
campo, especificamente nos municípios de Crato e Barbalha. Os conhecimentos africanos 
presentes nos engenhos caririense é a continuidade de um legado de África e que foi 
transferido pelas memórias individuais e coletivas dos africanos durante a diáspora forçada. 
Acreditamos que é preciso lançar um olhar crítico para a formação do espaço geográfico 
caririense, enxergando que as populações africanas são possuidoras de conhecimentos 
antigos, os quais antecedem a história da Europa, o que certamente levará ao 
reconhecimento de espaços e memórias negras, como é o caso dos engenhos de rapadura do 
Cariri. 
 

Keywords: 
Memories of black workers 
Rapadura machines 
Cariri cearense 

Abstract: The main objective of this work is to reflect on the memories of black workers in 
the rapadura mills in Cariri, Ceará. To this end, we used Afro-descendance as a method, 
which inserts us into the geographic space in an objective and subjective way to establish 
contact with Africanities, providing connections with our ancestry and the recognition of 
African thought in the places. As methodological procedures, we carried out a literature 
review and field research, specifically in the municipalities of Crato and Barbalha. The 
African knowledge present in the Cariri mills is the continuity of an African legacy that was 
transferred by the individual and collective memories of Africans during the forced 
diaspora. We believe that it is necessary to take a critical look at the formation of Cariri's 
geographic space, seeing that African populations possess ancient knowledge, which 
predates the history of Europe, which will certainly lead to the recognition of black spaces 
and memories, as is the case with the rapadura mills in Cariri. 

 
Recebido em 03 de março de 2025. Aprovado em 28 de abril de 2025. 

 
 
 
 
 

 

  

* Mestrando. Universidade Federal do Ceará-UFC. E-mail: rafaelferreira829@hotmail.  
** Doutoranda. Universidade Federal do Ceará-UFC. E-mail: meryelle.macedo06@gmail.com. 
*** Professor Titular. Universidade Federal do Ceará-UFC. E-mail: hcunha@ufc.br. 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.08


Memórias dos trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do Cariri cearense 
Rafael Ferreira da Silva, Meryelle Macedo da Silva, Henrique Cunha Junior 

Introdução 
 

O processo de colonização africana no Brasil 
propiciou uma mudança importante no espaço 
geográfico com a inserção de novas técnicas e 
tecnologias na área de agricultura, pecuária, 
arquitetura, urbanismo, mineração, dentre outros. O 
conceito de colonização africana constitui parte das 
reflexões de Querino (1918) que compreende os 
africanos como os verdadeiros colonizadores do 
então território brasileiro, tendo em vista que 
colonizar significa uma transferência pacífica de 
conhecimentos basilares para uma nação em 
construção ou transformação.  

As populações africanas, mesmo na condição 
de escravizadas, ressignificou sua cultura, instituindo 
no espaço novos sentidos sociais, culturais e 
econômicos, condizentes aos processos históricos das 
diferentes regiões. 

 Na mesorregião do Cariri cearense, 
existiu/existe uma riqueza de conhecimentos 
técnicos e tecnológicos de base africana, 
vislumbrados na mineração, arquitetura, comércio, 
pecuária e agricultura. No que diz respeito a 
agricultura, temos na cultura da cana-de-açúcar um 
elemento expressivo de crescimento da economia 
local, cuja materialidade foi/é os engenhos de 
rapadura.  O trabalho nos engenhos sempre foi 
realizado por populações negras, as quais atuaram 
para a manutenção da memória como forma de 
resistência.  

Partindo desse contexto nosso principal 
objetivo é refletir sobre as memórias dos 
trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do 
Cariri cearense.  

Os conhecimentos africanos presentes nos 
engenhos caririense é a continuidade de um legado 
de África e que foi transferido pelas memórias 
individuais e coletivas dos africanos durante a 
diáspora forçada.  

Segundo Hampaté Bâ (2010) nas sociedades 
africanas a memória é uma extensão da vida. Os mais 
velhos são grandes guardiões da memória, 
responsáveis pela transmissão da história aos seus 
aprendizes, que mais tarde serão os novos guardiões 
da história africana. 

No contexto dos trabalhadores dos engenhos 
de rapadura, não há um distanciamento do modo de 

vida africana. Existe sempre uma pessoa, conhecida 
por mestre de rapadura, que guarda em sua memória 
os ensinamentos apreendidos no passado sobre o 
processo de feitura da rapadura e demais produtos 
derivados da cana-de-açúcar.   

Para a elaboração dessa pesquisa, tivemos 
como método a afrodescendência, que nos insere no 
espaço geográfico de modo objetivo e subjetivo para 
estabelecer o contato com as africanidades, 
propiciando conexões com a nossa ancestralidade e o 
reconhecimento do pensamento africano nos 
lugares. Como procedimentos metodológicos 
realizamos uma revisão de literatura e uma pesquisa 
de campo, especificamente nos municípios de Crato 
e Barbalha.  

Os autores que utilizamos dialogam 
diretamente com as africanidades brasileiras, nos 
levando a interpretar a história de forma crítica e 
reconhecer os territórios e memórias negras, a 
exemplo de Silva, Silva F. (2022) vão nos ensinar 
sobre as relações comerciais dos trabalhadores negros 
nas feiras livres. Hampaté Bâ (2010) nos auxilia a 
entender o conceito de memória nas sociedades 
africanas. Motta (2016) vai nos dizer o que é a 
memória coletiva e individual e Cunha Junior (2001, 
2010) que fala sobre a importância das africanidades 
e afrodescendências, bem como as tecnologias 
africanas no Brasil. 

Acreditamos que é preciso lançar um olhar 
crítico para a formação do espaço geográfico 
caririense, enxergando que as populações africanas 
são possuidoras de conhecimentos antigos, os quais 
antecedem a história da Europa, o que certamente 
levará ao reconhecimento de espaços e memórias 
negras, como é o caso dos engenhos de rapadura do 
Cariri. 
 
 
A colonização africana no Cariri 
cearense e a constituição das 
africanidades 
 

As sociedades africanas foram responsáveis 
pela transformação do espaço geográfico do então 
território brasileiro, tendo em vista a inserção de 
novos elementos culturais, onde se inclui técnicas e 
tecnologias diversas. Querino (1918) vai nos dizer 
que os europeus não contribuíram para a formação 

124 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 123-132, Jun/2025 

social do Brasil, o que fizeram foi invadir o território 
e genocidar as populações indígenas, além de 
usurpar os conhecimentos africanos por meio do 
tráfico transatlântico, através do qual, pessoas de 
vários lugares da África foram capturadas e 
comercializadas.  

A Europa enriqueceu com a exploração das 
terras e do trabalho especializado dos escravizados, 
especialidade essa, fruto de conhecimentos 
milenares, desconhecidos pela Europa, nas áreas da 
agricultura, pecuária, construção civil, comércio, 
mineração, dentre outras. 

O trabalho de africanos e afrodescendentes, 
durante o período escravista criminoso e posterior a 
ele, propiciou a materialização dos valores 
civilizatórios africanos, pautados na conexão do 
corpo e da mente, o que vai de desencontro a 
eurocentricidade que separa o pensar do fazer.  

Tal separação nos leva a uma interpretação 
errônea da realidade, onde os trabalhadores negros 
são vistos, nos dizeres de Cunha Junior (2001) como 
um fator de produção, não existindo um 
pensamento racional do ato produtivo. A 
perpetuação dessa ideia dificulta o reconhecimento 
das contribuições de africanos e seus descendentes 
para a formação social brasileira. 

Diante desse fato, podemos dizer que existem 
escritas africanas no espaço geográfico que ainda 
necessitam de decodificação e interpretação, seja em 
relação a arquitetura, urbanismo, economia, festas, 
danças, religiosidades, agricultura, pecuária, dentre 
outros.  

Essas escritas são africanidades, que de acordo 
com Cunha Junior (2001, p.11) foram pensadas e 
produzidas “no coletivo e nas individualidades, que 
deram novo teor às culturas de origem”. Esse 
processo ocorre através do princípio da reelaboração, 
tendo em vista que a cultura não é estática, ela se 
transforma mantendo sua essência, que se perpetua 
pela memória individual e coletiva. 

De acordo com Gonçalves e Silva (2007, p. 
136) ao longo dos anos vem emergindo novas 
reivindicações em torno da constituição de lugares 
da memória, especialmente no que tange aos 
territórios negros, os quais preservam “as práticas 
culturais de matriz africana” e onde constroem-se 
“identidades negras positivas”.  

Assim, território e memória estão 
entrelaçados. O açambarcar desse entrelaçamento 
nos permite reconfigurar as trajetórias ancestrais na 
produção espacial pela positivação do trabalho 
realizado pelas populações negras. De modo a 
especificar nossa análise sobre essa questão, tivemos 
como recorte a mesorregião do Cariri, localizado no 
sul do Estado do Ceará.  

O Cariri cearense é formado por uma 
diversidade cultural de base africana. Embora haja 
uma negação da presença negra local, existem 
elementos materiais e imateriais que comprovam o 
contrário, a exemplo da arquitetura, da mineração, 
agricultura e comércio (Silva, 2023). 

Estudos de Silva (2023) apontam que o Cariri 
possui uma complexidade de conhecimentos 
materializados no espaço geográfico que o conecta ao 
continente africano. Parte desses conhecimentos 
podem ser vislumbrados na arquitetura, que sendo 
decorrente de técnicas e tecnologias africanas, bem 
como da mão de obra de africanos e 
afrodescendentes pode ser considerada como 
afroarquitetura, a exemplo dos engenhos de 
rapadura, das construções de taipa de mão e de pilão, 
e dos casarões feitos de tijolo de adobe. A dificuldade 
de reconhecimento dessas contribuições decorre da 
consolidação de uma historiografia eurocentrada, a 
qual esse texto vem tensionar.  

A preservação da afroarquitetura nos leva a 
manutenção de memórias negras, onde incluímos os 
conhecimentos dos trabalhadores pedreiros, 
marceneiros, carpinteiros e ferreiros, bem como o 
sentimento de pertença da comunidade por 
determinado bem arquitetônico. 

Todas as cidades e zonas rurais caririenses 
foram influenciadas pela presença africana (Silva, 
2023). No entanto, no que tange aos ciclos 
econômicos temos como exemplo a mineração e a 
agricultura, em especial a da cana-de-açúcar. 

Quando os europeus chegaram ao Cariri se 
depararam com terras férteis, favoráveis ao 
desenvolvimento da agricultura e da pecuária 
(Figueiredo Filho, 2010). Entretanto, antes de um 
impulso econômico acerca da agropecuária, o 
governo investiu na exploração de ouro, tendo em 
vista o surgimento das grandes companhias das 
Minas Gerais que foram se perpetuando e abarcando 
diferentes regiões brasileiras.  

 
125 



Memórias dos trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do Cariri cearense 
Rafael Ferreira da Silva, Meryelle Macedo da Silva, Henrique Cunha Junior 

Na visão do europeu, o Cariri guardava em 
sua formação geológica um depósito de ouro. No 
século XVII iniciou então a escavação à procura 
desse e outros minerais (Feijó de Sá, 2004). O local 
de exploração era conhecido como mina de São José 
dos Cariris Novos e situava-se em Missão Velha, 
munícipio que faz parte da formação regional 
caririense.  

Importa registrar, que os mineradores da 
referida mina eram africanos, trazidos de distintas 
regiões, como atesta Irff (2016, p. 162):   

 
Segundo o governador do Ceará em 1750, Lobo 
da Silva, a concessão para as minas do Cariri só 
seria possível se os senhores interessados tivessem 
‘as lotações de seus Engenhos cheias de 
escravatura’ e se a mina fosse toda composta de 
‘escravos novos’. Por essa razão, foram trazidos 61 
escravos da Angola; 10 da Costa; 2 benguelas e 6 
‘crioulos’, especialmente para esse fim, pois os que 
já residiam na terra, nativos ou africanos, deveriam   
continuar trabalhando nas lavouras e com o gado, 
de modo a não desestabilizar a economia local.  

 
Ao mesmo tempo que existia uma busca pelo 

ouro no Cariri, estava acontecendo transformações 
econômicas na Europa, devido a emergência do 
Iluminismo e da Revolução Industrial. É necessário 
ressaltar que a ideia do século das luzes deve ser 
compreendida em associação ao projeto escravista. 
Pensadores iluministas, defendiam o escravismo 
africano como um processo civilizatório, como é o 
caso de Jonh Locke. 

Para a Europa, os africanos eram incivilizados. 
Na prática, essa concepção serviu como uma 
tentativa de justificar os crimes europeus, de 
expropriação territorial e exploração de 
conhecimentos. Diante da ideia de incivilidade, os 
trabalhadores eram irracionais e suas ações eram 
simplórias, devendo, portanto, haver uma 
aprimoração, através da industrialização, a qual só foi 
possível por meio da usurpação dos conhecimentos 
africanos.  

Os trabalhadores que vieram para a mina de 
São José dos Cariris Novos eram africanos e com 
especialidades em mineração, e mesmo que não 
desfrutasse do ouro extraído, estavam africanizando 
o território caririense e fomentando memórias.  

É importante superar a narrativa racista de 
que os europeus sequestravam africanos de forma 
aleatória e desconheciam suas técnicas e tecnologias, 
pelo contrário, eles sabiam que muitas sociedades 
bantus e sudanesas, que vieram em maior número 
para o Brasil, possuíam especialidades do trabalho 
necessárias a formação de uma sociedade.  

Cabe citar também, que a África foi espaço de 
um comércio intenso, inclusive de minérios.  
Segundo os estudos de Shaw (2010) havia uma rede 
comercial de ouro entre o império de Gana e os 
comerciantes do Norte e do Saara. O ouro era 
transportado em camelos. Ressalta-se que os 
mineradores de Gana eram detentores das técnicas 
do ferro desde o século VIII. A notícia dessas 
relações comerciais chegou ao oriente médio, mais 
precisamente em Bagdá, no Iraque (Ver Mapa 1). 
 

 
Mapa 1 – Comércio de minérios em Gana 
Fonte: https://profissaohistoria.blogspot.com/2013 

 
  
​ Diante do que foi exposto, podemos dizer 
que a história das populações africanas e 
afrodescendentes no Brasil precisa ser reescrita, 
entendendo que na África o comércio de ouro, gado, 
couro, arroz, cana-de-açúcar, noz de cola, tecido, 
ferramentas para agricultura, dentre outros 
produtos, antecede o escravismo. Portanto, o nosso 
papel enquanto pesquisadores da África e das 
africanidades é o de reconhecer que a entradas das 

126 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 123-132, Jun/2025 

populações africanas no então território brasileiro, 
reconfigura o espaço geográfico e forja novas 
organizações sociais. 

Na próxima seção discutiremos, com mais 
profundidade, sobre o ciclo econômico da 
cana-de-açúcar no Cariri, dando ênfase as relações 
sociais de trabalho de africanos e afrodescendentes 
nos engenhos de rapadura e ao resgate das memórias 
que positiva a história das populações negras e as 
reelaborações das técnicas e das tecnologias 
transferidas de África e repassadas de geração a 
geração.  
 
 

História e memória dos trabalhadores 
negros nos engenhos de cana-de-açúcar 
do Cariri 
 

Na condição de pesquisadores 
afrodescendentes, quando falamos de memórias, 
assumimos um compromisso com as nossas próprias 
histórias, com as vivências do passado e do presente. 
É fundamental nos colocar de modo efetivo no 
território da pesquisa, para não cairmos na 
artimanha eurocêntrica da dicotomia do pensar e do 
fazer/sentir. Devemos entender que a escuta da 
história dos nossos pares leva ao encontro de um 
manancial de subjetividades que compete a todos.  

As lembranças dos sujeitos se estendem do 
individual ao coletivo, marcadas, principalmente, 
pelos laços familiares, pelo respeito a ancestralidade e 
pela relação com o território. Santos (2014) nos 
ensina que as memórias estão presentes nos objetos 
geográficos do passado, chamados de rugosidades, 
que podem ser um prédio, uma praça, um bairro ou 
núcleos familiares. Tratam-se de marcas de um 
momento da história de uma sociedade, que 
permanecem no momento vigente.  

A permanência desses objetos, possibilita a 
cada geração, novas relações de pertencimento e a 
constituição de outros significados.  

Para Motta (2016, p. 182): 
  
a memória só se explica pelo presente, pode-se 
afirmar que é deste presente que ela recebe 
incentivos para se consagrar enquanto um 
conjunto de lembranças de determinado grupo. 
São assim, os apelos do presente que nos explicam 
porquê a memória retira do passado apenas alguns 

dos elementos que possam lhe dar uma forma 
ordenada e sem contradições.  

 
Nas sociedades africanas, através da memória 

é possível conhecer a história de um lugar. As(os) 
griots, que são mulheres e homens mais velhas(os), e 
de grande sabedoria são as(os) guardiãs/guardiões da 
memória e dos ensinamentos. Para Hampaté Bâ 
(2010, p. 175) os griots são considerados “os 
arquivistas da sociedade africana e, ocasionalmente, 
grandes historiadores”. 

Os trabalhadores negros do Cariri, sobretudo 
os mais velhos, atuam também como mantedores da 
memória, tanto no que diz respeito aos 
conhecimentos transplantados de África, como do 
ponto de vista das relações sociais cotidianas.  

No caso dos engenhos de cana-de-açúcar, 
guarda-se na memória as técnicas de feitura do 
açúcar, rapadura, aguardente e dos outros doces e 
bebidas derivadas da cana, possibilitando a 
construção de um sentimento de pertença pelo 
território, onde se inclui tudo que pode ser abarcado 
pelos sentidos, objetos, ideias, energias, que nos 
conectam a nossa ancestralidade. 

A monocultura da cana-de-açúcar, teve no 
Cariri um amplo espaço de produção, em razão de 
um clima e solo propício. Na segunda metade do 
século XVIII, com a destituição das Minas de São 
José dos Cariris Novos, os engenhos começam a se 
espalhar na região, em especial nos territórios de 
Crato e Barbalha, possibilitando o crescimento 
econômico e o enriquecimento dos fazendeiros 
locais. Esse fato não seria possível sem o trabalho das 
populações africanas e de seus descendentes (Silva, 
2023).  

Existia/existe uma divisão do trabalho 
sistemática dentro e fora dos engenhos, a qual 
decorria dos conhecimentos africanos 
transplantados, apreendidos e reelaborados.  

Diferentemente da zona da mata nordestina, 
onde houve a produção em larga escala do açúcar, no 
Cariri, o foco foi a rapadura e aguardente. Segundo 
Figueiredo Filho (2010) no século XIX, a 
comercialização da rapadura caririense para outros 
municípios cearenses revolucionou as redes 
comerciais do Ceará, que se expandiu para outros 
Estados nordestinos e até mesmo para a Europa.  

Segundo Feijó de Sá (2004) os dois principais 
municípios cearenses a dominar o mercado da 

 
127 



Memórias dos trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do Cariri cearense 
Rafael Ferreira da Silva, Meryelle Macedo da Silva, Henrique Cunha Junior 

rapadura foi Crato e Barbalha. Alguns engenhos, 
como foi o caso do Tupinambá, localizado em 
Barbalha, durante o século XIX, produzia toneladas 
de rapaduras e exportavam para o Estado da Bahia, 
Pernambuco, Rio Grande do Norte e Paraíba.  

Figueiredo Filho (2010) nos conta que foi 
Crato o pioneiro na produção de rapadura. O 
engenho Lago Encantada, por exemplo produzia 
carreadas de rapaduras para serem comercializadas 
nas feiras livres e exportadas para todo o Nordeste e a 
Europa. 

No século XX houve uma decadência de 
produção e comercialização da rapadura, devido a 
expansão das indústrias açucareiras, estas 
compravam toda a cana dos donos de engenhos 
locais, com a finalidade de produzir açúcar e etanol.  
Essa ação desconfigura a economia, obrigando a 
população a se reorganizar em novos modos de 
produção, a saber, o cultivo do algodão.   

Reconhecemos que os trabalhadores dos 
engenhos de cana do Cariri possuem um 
pertencimento pelo território e pelas relações sociais 
do trabalho. Esses trabalhadores têm a plena 
consciência que a rapadura, a aguardente, a batida 
são tecnologias ancestrais, pois são frutos de técnicas 
africanas. Tais técnicas foram apreendidas através da 
oralidade, e repassadas continuamente de geração a 
geração.  

Hampaté Bâ (2010, p.167) nos ensina que a 
tradição oral faz parte do contexto das sociedades 
africanas. Segundo esse autor: 
 

Quando falamos de tradição em relação à história 
africana, referimo-nos à tradição oral, e nenhuma 
tentativa de penetrar a história e o espírito dos 
povos africanos terá validade a menos que se apoie 
nessa herança de conhecimentos de toda espécie, 
pacientemente transmitidos de boca a ouvido, de 
mestre a discípulo, ao longo dos séculos. Essa 
herança ainda não se perdeu e reside na memória 
da última geração de grandes depositários, de 
quem se pode dizer são a memória viva da África. 
 
No Cariri, os conhecimentos acerca do 

plantio e da colheita da cana, da produção da 
rapadura e demais derivados da cana, bem como da 
sociabilidade na execução do trabalho, se perpetuou 
através do poder da palavra dos mais velhos, 

especialmente do mestre de rapadura, que guarda em 
sua memória as experiências de vida e do trabalho. 

 O mestre de rapadura possui conhecimentos 
químicos e físicos, tendo ciência do ponto ideal da 
fervura do caldo da cana, da forma correta do 
aparelhamento das canas para moagem e o tempo 
certo de secagem da rapadura. Ele designa o que cada 
pessoa vai realizar para o funcionamento do 
engenho, por exemplo, se o tacheiro irá ou não 
trabalhar mexendo o caldo ou se ficará responsável 
pelas gameleiras, engrossando o caldo para ser 
despejado nas formas de madeira e dá forma a 
rapadura.  

De um modo geral, o mestre de rapadura é 
quem organiza o ambiente do trabalho. No entanto, 
os demais trabalhadores, não o reconhece como 
chefe, valorizando-o como um mestre, o guardião de 
um ofício.  

Chamar o mais velho de mestre é uma 
tradição africana. Segundo Hampaté Bâ (2010, p. 
173) o mestre é uma função daquele que acumulou 
mais experiências vividas, ele guarda os 
conhecimentos mais antigos e os ensina, pela 
oralidade, aos seus aprendizes, formando novos 
mestres e novos guardiões do conhecimento. Para o 
autor “a magia boa, a dos iniciados e dos “mestres do 
conhecimento”, visa purificar os homens, os animais 
e os objetos a fim de repor as forças em ordem.” E 
essa ordem pressupõe uma reconexão ancestral. 

No corrente ano, visitamos um dos poucos 
engenhos de rapadura em funcionamento no Cariri. 
O mesmo localiza-se na zona rural do município de 
Barbalha, distante cerca de 3, 8 km do centro da 
cidade. Nessa visita, tivemos o privilégio de observar 
como é a feitura da rapadura e percebemos que os 
trabalhadores ainda exercem a divisão das suas 
funções.  

Ressaltamos que essa divisão não é a mesma 
que acontece nas indústrias, onde os trabalhadores 
não têm consciência dos processos produtivos. Pelo 
contrário, trata-se de uma especialidade de 
conhecimentos exercido por cada trabalhador, os 
quais são conhecedores de todas as etapas do 
processo produtivo. 

As funções estão divididas da seguinte forma: 
Mestre de rapadura:  rege toda dinâmica do 
trabalho. 
Tacheiro:  se ocupa de cozinhar o caldo da cana. 

128 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 123-132, Jun/2025 

Botador de fogo: controla a temperatura da fervura 
do caldo da cana. 
Botador de cana: responsável pela extração do 
caldo. 
Cambiteiro: Cuida do plantio, corte e transporte da 
cana. 

Na figura 1 observa-se dois mestres de 
rapadura. O que está em segundo plano na imagem é 
responsável em controlar a quantidade de caldo que 
deve ser despejado no primeiro tacho, enquanto o 
que está em primeiro plano, tem a função de regular 
o ponto correto dos últimos dois tachos. Percebam 
que ele está segurando um cabo de madeira com 
uma forquilha em sua ponta, cuja funcionalidades é 
apoiar os pequenos tachos para mexer o caldo, é 
como se fosse uma grande colher, como pode ser 
observado na figura 2. 

 
 

 
Figura 1 – Mestres de rapadura. 
Fonte: Elaborada pelos Autores (2025). 
 
 

 
Figura 2: Tachos de cozimento do caldo    da 
cana-de-açúcar.   
Fonte: Elaborado pelos Autores (2025). 
 

O trabalho nos tachos exige muita atenção 
para que não perca o ponto certo de fervura do caldo 

e consequentemente todo o trabalho seja invalidado. 
Desse modo, o mestre de rapadura observa 
cuidadosamente a atividade desempenhada.  

Consideramos que o engenho de 
cana-de-açúcar é um demarcador de africanidades, 
portanto de memórias negras. Os engenhos são 
materialidades relevantes para a construção de 
narrativas de positivação da presença negra no 
Cariri, e sua influência para o crescimento 
econômico regional.   

As populações negras foram preponderantes 
para a dinamização espacial, especialmente através do 
comércio das feiras livres, onde a rapadura e demais 
produtos derivados da cana eram comercializados 
amplamente. É o que abordaremos na próxima 
seção. 

 
 

A feira livre como espaço de memória da 
rapadura caririense 
 

As feiras livres são espaços de sociabilidades, 
que carregam significados importantes para a 
história e a memória das populações negras, tendo 
em vista o estabelecimento de uma relação de 
pertencimento pelo lugar e uma conexão com a 
ancestralidade africana.  

Os espaços abertos para a comercialização de 
produtos não é uma configuração brasileira, esse 
modelo foi transferido de África durante a diáspora. 
A organização social das feiras livres no Brasil, 
especialmente no Cariri, é dividida por setores, não 
muito diferente do que acontece nos países 
africanos.  

A figura 4 mostra uma feira na Etiópia. 
Percebam que ao fundo da fotografia existe uma 
bancada, seguindo uma ordem na organização dos 
produtos, enquanto outros estão expostos no chão. 
A figura 5, que mostra a antiga feira livre da cidade 
do Crato, revela uma configuração semelhante. 
Trata-se de processo de ressignificação histórica das 
populações africanas e afrodescendentes no Brasil, 
carregados de significados filosóficos guardados na 
memória e nas sociabilidades espaciais.  

Silva e Silva F. (2022, p. 146) reforçam a 
reflexão que as feiras são espaços de africanidades, 
quando ressaltam: 

 
129 



Memórias dos trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do Cariri cearense 
Rafael Ferreira da Silva, Meryelle Macedo da Silva, Henrique Cunha Junior 

A feira se torna espaço circular de vida, de 
sociabilidade, de economia, de pertencimento, de 
territorialidade e de significação cultural. O espaço 
da feira materializa a imaterialidade social, o que 
não pode ser abarcado pelo olhar superficial. Uma 
análise sensível e crítica é o que nos leva a conhecer 
as africanidades presentes e o protagonismo social 
negro que as constitui. 

 
 

 
Figura 4: Feira Livre na Etiópia 
Fonte:https://www.instagram.com/p/DDuXlTBRpQv/?
igsh=bWF6aml2cjE5ZWhy. 
 

 

 
Figura 5: Feira Livre no Crato-Ceará 
Fonte: https://blogdosanharol.blogspot.com/2017 
 
 
​ Os trabalhadores dos engenhos de 
cana-de-açúcar sempre estavam presentes nas feiras 
livres do Cariri, comercializando seus produtos, 
mesmo que a labuta de suas atividades nos engenhos 
exigisse bastante do seu tempo. As mulheres negras 

que moravam no território dos engenhos também 
assumiam o papel de feirantes, vendendo frutas, 
verduras e quitutes variados.  
​ As feiras que tiveram maior destaque no 
Cariri foi a do município do Crato, que acontecia 
durante as segundas-feiras e a de Barbalha, ocorrida 
aos sábados. Embora essas feiras não tenham deixado 
de existir, foram, ao longo dos anos tendo seu espaço 
de comercialização diminuído, já que abarcavam 
várias ruas do centro citadino. 
​  Nessas feiras existia um setor exclusivo para a 
venda da rapadura. Geralmente a rapadura vendida 
no Crato era dos engenhos de Barbalha e as que era 
vendida em Barbalha tinha origem dos engenhos de 
Crato. Essa relação comercial fortalecia a economia 
caririense.  
​ Mesmo que tenha acontecido as 
desconfigurações dessas e outras feiras livres, em 
razão do processo de reorganização urbanísticas que 
se baseia na expulsão dos feirantes dos centros das 
cidades, a população não perde totalmente a sua 
relação de pertencimento, e o local que antes era a 
feira se transforma num espaço de narrativas de uma 
memória temporal. 
​ As feiras livres carregam um sentido ancestral 
e constitui uma relação dos afrodescendentes com o 
território. Quando chegamos em banca que vende 
rapadura geralmente o vendedor vai nos explicar de 
onde vem aquele produto, da mesma forma é 
quando chegamos para comprar feijão ou arroz à 
granel. Percebe-se que o comerciante estabelece uma 
relação com o produto e a sua origem, que pode ser 
cultivado em sua terra ou até mesmo em uma terra 
comunitária. 
​ De um modo geral percebemos que a 
memória está presente em todos os espaços e conta 
uma parte da história do passado e amplia nosso 
campo de visão para o futuro, considerando que esse 
futuro é ancestral, ou seja, a história é feita de uma 
continuação que se inicia com o nosso passado e nos 
faz quem somos no presente e no futuro, sempre 
conectado com uma memória que os guardiões nos 
ensinam prezar e zelar.  
 
 
 
 

130 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 123-132, Jun/2025 

Considerações finais 
 
  A diáspora africana no então território brasileiro, 
propiciou a transferência de uma diversidade de 
conhecimentos, necessários para a transformação dos 
espaços geográficos. Nesse sentido, temos no Brasil 
um amplo acervo de realizações africanas, as quais 
conceituamos como africanidades.  

O reconhecimento das africanidades insere 
as populações negras na história enquanto 
produtoras de conhecimentos, tensionando o 
pensamento eurocêntrico que insiste na manutenção 
de uma ideia de incivilidade africana e de seus 
descendentes.   

As africanidades só podem ser 
compreendidas em relação ao território, pois é nele 
que foi/é materializada. Tal materialização 
converte-se em memória individual e coletiva, que 
pela oralidade, tornar-se contínua e demarca o lugar 
social de negras e negros.  O Cariri cearense  é um 
espaço fértil de africanidades, tendo os engenhos de 
rapadura como um importante testemunho. É 
urgente a necessidade de enxergarmos os engenhos 
como lugares de produção de conhecimentos, 
adquiridos durante gerações pelo poder da fala dos 
mais velhos. O fato de compreendermos os engenhos 
de rapadura como territórios de memória negra, nos 
leva a buscar a sua preservação, como recorte das 
trajetórias de africanos e afrodescendentes no Cariri. 
 

 
Referências 
 
MOTTA, Márcia Maria. Menéndez. História e 
memória. Cadernos do CEOM, n. 17, p. 180-199, 
2016. 
 
 
QUERINO, Manuel. O colono preto como fator 
da civilização brasileira. Bahia: Imprensa Oficial 
do Estado, 1918. 
 
 
CUNHA JUNIOR, Henrique. Tecnologia 
africana na formação brasileira. Rio de Janeiro: 
CEAP, 2010. 
 

SILVA, Meryelle Macedo. SILVA, Rafael Ferreira. 
Feira livre e tradicional do Crato-Ce: espaço 
educativo das africanidades no ensino de 
geografia. Boletim Paulista de Geografia, v. 1, n. 
106, p. 138–152, 2022. 
 
 
SILVA, Rafael Ferreira.; CUNHA JUNIOR, 
Henrique. O COURO E O VAQUEIRO 
ENQUANTO LEGADO AFRICANO NO 
CARIRI CEARENSE. Revista da Associação 
Brasileira de Pesquisadores/as Negros/as 
(ABPN), v. 18, n. 46, 2024. 
 
 
FIGUEIREDO  FILHO,  José  de.  Engenho  de  
Rapadura  do  Cariri.  Fortaleza:  Edições UFC, 
2010. (Coedição Secult. Edições URCA). 
 
 
SHAW, T. Pré -História da África ocidental. In: 
História geral da África, II: África do século XII ao 
XVI. 2. ed. rev. Brasília: UNESCO, 2010. 
 
 
CUNHA JUNIOR, Henrique. Africanidade, 
afrodescendência e educação. Educação em debate, 
Fortaleza, v. 2, n. 42, p.1-11, 2001. 
 
 
GONÇALVES E SILVA, Petronilha. Aprender, 
ensinar e relações étnico-raciais no Brasil. Educação, 
v. 30, n. 3, p. 489-506, 2007. 
 
 
Silva, Meryelle Macedo. Patrimônio Cultural 
Afrocratense: implicações educativas. Curitiba: 
CRV. 2023. 
 
 
SÁ, Maria Yacê Carleial Feijó de. Os Homens que 
Faziam o Tupinambá Moer: Experiência e 
Trabalho em Engenhos de Rapadura no Cariri 
(1945 – 1980). Dissertação (Mestrado em História 
Social). Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 
2007. 
 

 
131 



Memórias dos trabalhadores negros nos engenhos de rapadura do Cariri cearense 
Rafael Ferreira da Silva, Meryelle Macedo da Silva, Henrique Cunha Junior 

IRFF, Ana Sara R .P. Cortez Irffi. Cabras, caboclos, 
negros e mulatos: escravidão e núcleos familiares no 
Cariri cearense (1850-1884). Afro-Ásia, 53, p.9-44, 
2016. 
 
 
HAMPÂTÉ BÂ, Amadou. A tradição viva. In: 
KI-ZERBO, Joseph (org.). História geral da 
África, v. 1: Metodologia e pré-história da África. 
Brasília, UNESCO, 2010. 
 
 
SANTOS, Milton: Da totalidade ao lugar. São 
Paulo: Edusp, 2014. 
 
 

 

132 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.09 

Memórias e experiências da seca no município da Chibia província da 
Huíla – Angola 

 
Memories and experiences of the drought in the municipality of Chibia province of Huíla - Angola 

 
Vandesse Mouzer Lopes Girão* 

Elison Antonio Paim** 

  

Palavras-chave: 
Memórias e experiências 
Seca 
Pobreza 
Migração 

Resumo: A presente temática resulta de um estudo iniciado em 2019, fruto da estiagem 
que várias pessoas viveram na região Sul de Angola, propriamente no Município da Chibia, 
o mesmo culminou com o trabalho de pesquisa efectuado no âmbito da obtenção do grau 
de Mestre em Ensino de História de África no Instituto Superior de Ciências de Educação 
– ISCED Huíla. O Estudo teve como objectivo Registrar memórias e experiências de 
moradores rurais do Município da Chibia quanto aos modos de vida durante os períodos 
de seca, através dos resultados provenientes das entrevistas. Procuramos trabalhar 
directamente com aqueles intervenientes do processo de estiagem, ou seja, foram feitas 
várias entrevistas principalmente nas áreas mais afectadas pela estiagem, falamos com 
moradores rurais, autoridades administrativas e tradicionais. As entrevistas permitiram 
colher dados sobre o impacto socioeconómico, impacto na saúde das populações, as 
migrações e as políticas de resiliência usada pelo Governo e as populações para mitigar os 
impactos da seca. Com esse estudo foi possível perceber que as populações são bastante 
resilientes e tem conseguido de certa forma resistir a esse fenómeno, ainda assim, é 
necessário criar projectos que resultem na retenção em grande escala da água da chuva. 

Keywords: 
Memories and experencies 
Drought 
Poverty 
Migration 

Abstract: This theme results from a study started in 2019, as a result of the drought that 
several people experienced in the southern region of Angola, specifically in the 
Municipality of Chibia, which culminated in the research work carried out within the 
scope of obtaining the Master's degree in Teaching African History at the Higher Institute 
of Educational Sciences – ISCED Huíla. The Study aimed to record memories and 
experiences of rural residents of the Municipality of Chibia regarding their ways of life 
during periods of drought, through the results from the interviews. Looking at the nature 
and complexity of the research, and because there are few studies on the aforementioned 
topic, we sought to work directly with those involved in the drought process, that is, several 
interviews were carried out mainly in the areas most affected by the drought, we spoke with 
rural residents, administrative and traditional authorities. The interviews made it possible 
to collect data on the socioeconomic impact, impact on population health, migration and 
resilience policies used by the Government and populations to mitigate the impacts of the 
drought. With this study it was possible to understand that the populations are quite 
resilient and have somehow managed to resist this phenomenon, even so, it is necessary to 
create projects that result in the large-scale retention of rainwater.  

 
Recebido em 31 de março de 2025. Aprovado em 19  de maio de 2025. 

 
* Professor de Profissão, formado na Escola de Formação de Professores. Professor de História no Colégio n⁰ 457 Comandante Gika - 
Chibia, actualmente exerce a função de Director Geral da mesma instituição. Mestre em Ensino de História de África no Instituto Superior 
de Ciências da Educação – ISCED da província da Huíla, Angola, Professor Colaborador do Instituto Superior Politécnico Sinodal, Salas 
de Extensão dos Gambos. Orcid: https://orcid.org/0009-0007-4284-2379 E-mail: vendesse@live.com.   
** Professor permanente do Programa de Pós-graduação em Educação e do Mestrado Profissional em Ensino de História da Universidade 
Federal de Santa Catarina. Professor Permanente do Programa de Pós-graduação em Educação Convénio UFSC e Universidade Nacional 
Timor Lorosa’e. Membro do Conselho Científico do Mestrado em Ensino de História de África do ISCED- Huíla – Angola. Bolsista 
Produtividade em Pesquisa pelo CNPq. Membro da Cátedra Antonieta de Barros de combate ao racismo UFSC-UNESCO. Membro da 
Rede Latino Americana de Diálogos Decoloniais e Interculturais (Redyala) e dos grupos de pesquisa Pameduc (UFSC), Rastros (USF) e 
Kairós (UNICAMP). https://orcid.org/0000-0002-7509-5572 E-mail: elison0406@gmail.com. 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.09
https://orcid.org/0009-0007-4284-2379
mailto:vendesse@live.com
https://orcid.org/0000-0002-7509-5572
mailto:elison0406@gmail.com


Memórias e experiências da seca no município da Chibia província da Huíla – Angola 
Vandesse Mouzer Lopes Girão, Elison Antonio Paim 

Introdução 
 

Devido ao cenário de estiagem que tem vindo 
a assolar a região Sul de Angola nos últimos anos, 
cujo período mais crítico compreende os anos de 
2018 a 2022, e porque tivemos sempre contacto com 
as comunidades rurais, urgiu a necessidade de 
estudar com maior profundidade a questão da seca 
na Chibia, assim fomos ao encontro de pessoas que 
tem sofrido directamente com esse fenómeno. 
Realizamos várias entrevistas no âmbito do projecto 
de dissertação sobre o Impacto da Seca no 
Quotidiano das Populações Rurais do Município da 
Chibia. Uma Analise Histórica, foi produzido junto 
ao Mestrado em Ensino de História de África no 
Instituto Superior de Ciências de Educação – 
ISCED HÚILA. Para uma melhor compreensão, 
procuramos trabalhar em todas as comunas do 
Município da Chibia.  

A metodologia utilizada para elaborar o 
presente artigo é de carácter qualitativo, com recurso 
a entrevista oral feita a cada um dos intervenientes 
chamados aqui para narrar sobre a temática em 
estudo. Para o seu sucesso apoiamo-nos no método 
bibliográfico, comparativo e histórico-lógico, foi 
igualmente utilizada a fotografia e as entrevistas 
orais com vários intervenientes, desde administradores 
comunais, professores, autoridades tradicionais e 
alguns moradores. Nessa perspectiva, Delgado (2006), 
sublinha que, a História oral é uma excelente 
metodologia, destinada a produção de narrativas 
como fontes de conhecimento, mas 
fundamentalmente do saber, pois é uma grande 
experiência por meio da qual se partilham diversas 
memórias, permite ao indivíduo a capacidade de fala, 
escuta e troca de opiniões, uma vez que não se vive 
em plenitude sem se ter a possibilidade de escutar, de 
contar histórias ou de aprender algo por meio de um 
conteúdo narrado. 

A História oral trabalha fundamentalmente 
com as narrativas orais como ferramentas. Tem sido 
utilizada não apenas para estudos de políticas 
públicas implementadas pelo Estado, como também 
para a recuperação da trajectória dos grupos 
excluídos. As narrativas orais não servem apenas para 
objectivos académicos, elas podem ser utilizadas 
como instrumento de construção de identidade, 

permitindo uma relação entre a memória e a História 
(Ferreira, 2002).  

As pessoas aqui chamadas para prestar o seu 
depoimento sobre a seca no Município da Chibia, 
foram seleccionadas conforme a realidade, umas por 
terem vivido directamente os efeitos da seca, pessoas 
que perderam entes queridos por causa da fome 
causada pela ausência de alimentos, outros foram 
seleccionados por causa do seu envolvimento directo 
na busca de soluções para mitigar o problema da 
estiagem. 

As entrevistas nas comunidades foram feitas 
em casa dos entrevistados, onde de certa forma 
permitiu que decorressem num ambiente calmo e 
confortável, permitindo obter dados positivos sobre 
a estiagem e deixando as pessoas mais a vontade para 
narrar tudo o que realmente foi vivido durante os 
períodos de seca. Muitos dos entrevistados são 
pessoas que não se comunicam na Língua 
Portuguesa, e para tal, foi necessário socorrer-se a 
alguns amigos que falam fluentemente a Língua 
Nhaneka, sem se esquecer de que foi fundamental 
gravar todas as narrativas. 

É importante referenciar que a memória não 
pode ser entendida apenas como um depositário de 
factos, mas sim como um procedimento activo de 
criação de significados. O historiador tem as 
narrativas orais como um veículo bastante 
importante não apenas na sua qualidade de preservar 
o passado como também nas poucas mudanças que a 
própria memória vai forjando. Assim, para dar vida e 
colocar a entrevista e a narração no seu devido 
contexto histórico, o narrador precisa fazer um 
esforço enorme naquilo que é a construção dos 
acontecimentos para dar sentido as suas vidas 
(Portelli, 1997). 

Segundo o filósofo alemão Walter Benjamin, 
no processo de rememoração reconstruímos o 
vivido por nós ou por aqueles que nos antecederam. 
Este processo é acionado por dimensões conscientes 
e inconscientes despertadas no presente de quem 
rememora. O filósofo preocupa-se com a forma 
como ocorrem as narrativas, porque o papel do 
narrador, como elemento unificador das 
comunidades, perdeu-se. A fonte das narrativas deve 
ser “[...] a experiência que passa de pessoa a pessoa, a 
fonte a que recorreram todos os narradores. E, entre 
as narrativas escritas, as melhores são as que menos 

134 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 133-143, Jun/2025 

se distinguem das histórias orais, contadas pelos 
inúmeros narradores anônimos.” (Benjamin, 1994, 
p. 198).  

Memórias, na acepção de Benjamin (1994), 
são plenas de conhecimentos e de sensibilidades, 
relacionam-se com o vivido. Memória é também 
esquecimento, apaziguamento com o passado. A 
(re)memória é sempre relacionada com o presente, 
já que é um entrecruzamento de tempos, espaços, 
vozes. É uma memória que não é só racional, é de 
um sujeito inteiro. Memória é vida, possibilidade da 
experiência vivida.  

O historiador inglês Edward Palmer 
Thompson propõe pensarmos a sociedade por meio 
das experiências. Para ele, “homens e mulheres 
experimentam sua experiência como sentimento e 
lidam com esses sentimentos na cultura, como 
normas, obrigações familiares e de parentesco, e 
reciprocidades” (Thompson, 1981, p. 182). Nesse 
sentido, para que possamos compreender o 
fenômeno da seca na Chibia precisamos considerar 
os sujeitos que viveram a seca junto com eles, com as 
experiências, levando-se em consideração o que 
pensam, como viveram, quais experiências têm para 
contar, quais práticas cotidianas realizaram.  

Walter Benjamin novamente nos fornece 
ferramentas para pensarmos as experiências vividas. 
Ao propor trabalharmos com as experiências, estas 
devem tornar-se comunicáveis; por isso refere-se a 
“Pobreza de experiência: não se deve imaginar que 
os homens aspirem a novas experiências. Não, eles 
aspiram a libertar-se de toda experiência, aspiram a 
um mundo em que possam ostentar tão pura e tão 
claramente sua pobreza externa e interna” 
(Benjamin, 1994, p. 118).  

Benjamim preocupa-se com a forma como 
ocorrem as narrativas, porque o papel de narrador 
como elemento unificador das comunidades 
perdeu-se. A fonte das narrativas deve ser “a 
experiência que passa de pessoa a pessoa, a fonte a 
que recorreram todos os narradores. E, entre as 
narrativas escritas, as melhores são as que menos se 
distinguem das histórias orais, contadas pelos 
inúmeros narradores anônimos” (Benjamin, 1994, 
p. 198).  

Neste artigo trazemos alguns aspectos 
apresentados na dissertação de mestrado, 
nomeadamente no segundo capítulo, abordamos 

aspectos relacionados com o impacto 
socioeconómico da seca e pobreza derivada da 
mesma. Foi fundamental analisar o impacto da seca 
na saúde das populações, bem como a 
obrigatoriedade das migrações e as políticas de 
resiliência usada pelo Governo e as populações para 
mitigar os impactos da seca. 

 
 
Impactos socioeconômicos e pobreza 

 
As populações afectadas pela seca têm-se 

deparado com várias questões, isso porque o 
impacto da seca é abrangente e pode afectar os 
estoques de alimentos e sementes, o que agrava de 
certa forma os níveis de pobreza e aumenta a 
vulnerabilidade. As estratégias para enfrentar essa 
realidade dependem da sensibilidade e do grau de 
responsabilidade do poder público de cada país para 
com o bem-estar de seus cidadãos (Bonga, 2016, 
p.23). 

A produção feita pelas comunidades rurais 
tem como objectivo primário o autoconsumo, o 
excedente da produção projectada é vendido para se 
ter acesso aos bens que não existem, como por 
exemplo, o vestuário, o arroz, o óleo, o sabão e outras 
necessidades que o campo não pode oferecer. Não 
produzindo é claro que eles não terão o excedente 
para ir ao mercado fazer a venda e por via da venda 
trazer consigo os bens de que necessitam para puder 
satisfazer outras necessidades pontuais. 

De acordo com o agricultor Rafael Calapato 
(entrevistado no dia 05 de Setembro de 2023) 
compartilhou sua preocupação, analisando que os 
níveis de pobreza existem em função da capacidade 
produtiva da população, essa população esta 
directamente ligada ao campo, e em função dos 
fenómenos que temos estado a assistir os níveis de 
pobreza vão acentuando-se. Os recursos das 
populações rurais são os produtos produzidos no 
campo, bem como a criação de animais, os quais são 
usados na venda e troca por outros bens, e a sua 
ausência implica o aumento da pobreza. 

A mais importante fonte de receitas das 
populações rurais é a venda de gado bovino quando 
necessária. Mas existem também outras que têm sido 
muito vulgares como por exemplo a comercialização 
de cabritos, galinhas, suínos, lenha e carvão. Já os 

 
135 



Memórias e experiências da seca no município da Chibia província da Huíla – Angola 
Vandesse Mouzer Lopes Girão, Elison Antonio Paim 

indivíduos mais poderosos em termos de criação de 
gado, fundamentalmente bovino, adquirem receitas 
através da venda do leite. Importa destacar que as 
populações rurais dificilmente vendem o seu gado 
bovino, salvo se existirem problemas familiares tais 
como, doença, morte, fome ou ainda em casos de 
festas de puberdade, como o efiko ou ekuendje, e 
também quando os animais se encontram com a 
saúde debilitada (PDNA, 2016, p.23). 

Pela forma como a seca afectou a vida das 
populações, lamentavelmente é preciso dizer que as 
populações rurais e não só, se tornaram mais pobres, 
e a medida que o fenómeno foi se prolongando a 
situação piorou, tal como narra Rafael Calapato 
(entrevistado no dia 08 de Novembro de 2023):     

 
Economicamente a seca reduz a capacidade 
financeira das populações rurais, por outro lado, 
na região da Chibia as populações rurais têm 
como sua principal riqueza tal como já se fez 
menção o gado, para além de se olhar este na 
perspectiva de representação cultural é também 
um bem económico. Porque quando existe a 
necessidade de se fazer as festas tradicionais como 
o Efico, o Ekuendje, são mortos alguns bois e até 
mesmo em problemas como um óbito, é desses 
animais que se socorrem para puderem vender e 
consequentemente usarem esse dinheiro na 
resolução do problema. Então com a seca 
vivencia-se a morte de muitos animais, portanto o 
criador fica privado desses meios de garantia 
económica por causa da seca tornando as 
populações cada vez mais pobres. 

 
Os efeitos da seca no seio das populações 

rurais são maiores por causa da falta de capacidade 
das famílias em termos de meios de armazenamento 
de alimentos e água que lhes podiam sustentar nas 
épocas de seca ou estiagem. No entanto, a ausência 
de infraestruturas apropriadas tem provocado 
muitas vezes, prejuízos a actividade agrícola e 
pecuária, e ainda fortes danos sociais, económicos e 
ambientais (Sousa, 2008, p.70). 

Para mitigar a vulnerabilidade e a pobreza 
extrema, o executivo angolano com o apoio do 
Banco Mundial criou o programa Kwenda que é 
tutelado pelo Fundo de Apoio Social (FAS), o 
mesmo já se encontra em fase de implementação e 
tem como foco apoiar as famílias mais vulneráveis. O 
programa consiste em transferir valores monetários 

às famílias mais afectadas pela seca em todas as 
comunas do Município da Chibia. 

Consideram-se como impactos directos da 
seca os efeitos sociais, e as condutas humanas em dar 
solução a seca consideram-se como impacto 
indirecto da seca. O entendimento apropriado dos 
impactos sociais exige uma investigação das maneiras 
de como a seca afectou os recursos de sobrevivência. 
Por isso, é que as populações começaram a fabricar e 
a comercializar o carvão, muitas famílias 
encontraram no fabrico de carvão o seu sustento, 
mas que esse consiste no abate de árvores que tem 
muitas implicações no processo de formação das 
chuvas. Além da venda de carvão muitos têm 
passado mais tempo nas praças, vendendo o pouco 
mantimento que possuem, tornando-os ainda mais 
vulneráveis. Essa prática de fabrico e venda de carvão, 
tem sido mais frequente na comuna da Quihita e na 
comuna Sede, muitos mudaram-se ao longo das 
principais vias, ou seja, estradas principais, pois aí a 
venda tem sido mais rentável (Coelho, 2020, p.18). 

A seca acarreta graves consequências 
económicas, as populações precisam de vários apoios 
do Estado e não só, com a seca que tem sido 
recorrente, as populações tornaram-se ainda mais 
pobres, perderam muito gado, e a pouca semente 
que tinham acabaram por comer. Pois, o apelo é no 
sentido de o Estado dar mais apoios com charruas, 
sementes e até mesmo bois, porque nem todos têm 
animais para ajudar no cultivo da terra. 

O PDNA (2016, p.12), revela que são vários 
os relatos que certificam a subida do número de 
casos de abandonamento escolar e uma grande 
desistência dos educandos por causa dos efeitos da 
seca, como a fome e a ausência de água, a submissão 
da mão de obra infantil em acarretar água a longos 
quilómetros de distância, o êxodo rural, a procura de 
melhores condições de pasto (transumância), e em 
alguns casos, algumas escolas encerraram na sua 
totalidade por falta de alunos.  

A seca também tem causado desemprego no 
seio das populações rurais principalmente naquelas 
pessoas que trabalham em algumas fazendas, apesar 
de algumas fazendas terem furos de água, os mesmos 
dependem da abundância das águas no subsolo que 
são resultantes das quedas pluviométricas, sendo 
assim, quanto menos chove o lençol freático seca, e 
cria problemas, então muitos empregadores que 

136 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 133-143, Jun/2025 

tinham consigo muita mão de obra, acabaram por 
dispensar vários trabalhadores atirando-os no 
desemprego, ficando sem ter como sustentar as suas 
famílias tornando-lhes vulneráveis. 

É lamentável o que tem acontecido como 
resultado da seca, e será muito difícil recuperar 
aquilo que se perdeu, tal como Caviau Kulia 
desabafou (entrevistado no dia 20 de Setembro de 
2023): 

 
Não será fácil para as populações rurais se 
recuperarem dos efeitos negativos da seca, visto 
que esse fenómeno reduziu a capacidade das 
famílias rurais, os criadores de gado perderam 
muitos animais e esse mesmo gado era utilizado 
para puxar as charruas no trabalho do campo, 
vejamos por exemplo que, em aproximadamente 
um ano de seca alguém perdeu 10 bois, para esse 
criador recuperar esses bois não será possível em 5 
anos, vai ser em mais tempo, logo o nível de 
vulnerabilidade vai aumentar. Existem famílias 
que tinham alguns animais e durante a seca 
perderam tudo, logo será uma missão bastante 
difícil recuperar esse rebanho, e como se não 
bastasse trata-se de um fenómeno cíclico e com 
contornos cada vez mais alarmantes. 

 
A seca afecta mais o gado bovino, visto que os 

criadores têm encontrado enormes complexidades 
no acesso as zonas de pasto, e na fase de estiagem os 
danos económicos repetem-se quase sempre, 
sobretudo a morte de muitos animais por causa da 
ausência de água e de áreas de pastagem. Por outro 
lado, a ausência de represas também tem dificultado 
o normal desenvolvimento das manadas mesmo em 
tempos normais das quedas pluviométricas (Sousa et 
al., 2008, p.73/74). 

 
 

Impactos da seca na saúde e bem-estar 
 
A existência de elevadas temperaturas facilita 

o aumento do número de doenças típicas do verão 
como por exemplo a malária. Dados meteorológicos 
preveem que no futuro em Angola haverá um clima 
mais quente e húmido até mesmo naquelas regiões 
com mais de 1500 metros de altitude onde há menor 
probabilidade de se contrair enfermidades, assim, a 
ocorrência de casos de malária será mais frequente1.  

Por outro lado, segundo o PDNA 
(2012-2016, p.52) em Angola os casos de malária 
subiram 76% no ano 2015, pois em várias regiões de 
Angola as condições higiénicas são extremamente 
precárias, por causa do mau hábito generalizado das 
populações defecarem ao ar livre, a insuficiência de 
água e ainda a falta de práticas de higiene pessoal e 
domiciliar, que têm se reflectido na subida de casos 
de malária, diarreia, sarampo e doenças respiratórias. 

A gravidade das secas tem cada vez mais fortes 
repercussões no que concerne a saúde dos habitantes 
especialmente os mais vulneráveis. As populações 
indefesas mais afectadas pelos efeitos negativos da 
seca são: famílias ou indivíduos com baixo poder 
financeiro ou económico, famílias que têm como 
base de subsistência a produção de alimentos, 
indivíduos que apresentam sérios problemas de 
saúde, velhos, senhoras grávidas, crianças, sobretudo 
aquelas com idades inferiores a cinco anos, 
indivíduos que habitam em regiões longínquas, 
abrangendo ainda povos indígenas, ou que não têm 
acesso aos meios básicos como por exemplo os 
serviços de saúde, alimento e água (Sena & Barcellos, 
2019, p.22). 

Todavia, para o senhor Tchipungo 
Tchayambi (entrevistado no dia 20 de Setembro de 
2023), a falta de água é porta de entrada de doenças, 
se não tens água não tens saneamento básico, se não 
tens água não tens alimentos, e o alimento é o 
catalisador da existência da manutenção de uma boa 
saúde, não havendo água obviamente as doenças 
surgem, os índices de enfermidade aumentam, tais 
como, o problema da sarna, diarreia, e a má nutrição 
por falta de alimentos saudáveis. Isso de certa forma 
torna mais difícil o normal funcionamento dos 
serviços de saúde que não param de funcionar apesar 
das imensas dificuldades em termos de assistência 
médica e medicamentosa incluindo os números 
excessivos de casos de doenças. As pessoas são 
atendidas consoante as condições dos serviços de 
saúde, que registam casos muito sérios de má 
nutrição um pouco por todo o município, mas com 
bastante realce na comuna do Jau, esses casos 
resultam fundamentalmente por causa da fome. 

Segundo a Organização Pan-Americana da 
Saúde (2015, p.15), os efeitos da seca para a saúde 
dos seres humanos são vários. Muitos deles se 
manifestam de forma directa, e podem ser sentidos a 

 
137 



Memórias e experiências da seca no município da Chibia província da Huíla – Angola 
Vandesse Mouzer Lopes Girão, Elison Antonio Paim 

curto prazo tais como, as doenças infecciosas 
gastrointestinais. Por outro lado, alguns efeitos da 
seca são indirectos e com manifestação a longo 
prazo, várias vezes sentidos alguns meses ou anos 
após ter ocorrido o evento, como por exemplo as 
doenças mentais e a desnutrição.  

Ainda sobre este diapasão Vivas (2011, p.32), 
salienta que ao “nível da saúde pública, os efeitos da 
seca poderão provocar igualmente casos extremos 
relacionados a disseminação de doenças infecciosas 
sobretudo as diarreias ou a cólera, que resultam da 
deterioração das propriedades da água por causa da 
insuficiência dos meios que permitem a diluição das 
substâncias poluidoras”.  

Segundo os dados fornecidos pela Direcção 
Municipal da Saúde da Chibia, no município da 
Chibia particularmente na comuna do Jau, a taxa de 
malnutrição aguda em crianças menores de 5 anos de 
idade foi cerca de 24,5% da população total, por isso, 
o Gabinete Provincial de Saúde da Huíla, o 
Departamento Provincial de Saúde Pública e 
Controlo de Endemias acharam conveniente a 
necessidade de reforçar as actividades de campo para 
o rastreio de crianças com idades inferiores a 5 anos, 
com o objectivo de identificá-las, controlá-las e 
prestar o devido acompanhamento no sentido de se 
evitar o agravamento de casos2. 

Porém, a seca contribui bastante na 
desnutrição, quer seja, para crianças e adultos, ao 
desenvolver-se essa doença, o organismo torna-se 
frágil permitindo a entrada de várias doenças, como 
a diarreia, a parasitose intestinal, falta de respiração e 
doenças renais. Na comuna do Jau para Rosalina 
Valente (entrevistada no dia 18 de Outubro de 2023) 
essa situação foi realmente muito crítica, assistiu-se 
um número elevado de crianças e adultos com 
problemas de desnutrição. Mas com os apoios 
prestados pelo Estado e seus parceiros foi possível 
criar uma cozinha comunitária no Jau que permitiu 
minimizar tal situação, onde cerca de 900 crianças 
foram assistidas com pelo menos duas refeições por 
dia. 

De acordo com a situação epidemiológica do 
município da Chibia em relação a desnutrição, 
verificou-se uma considerável subida de casos com 
notificação de óbitos, o que permitiu ao município 
ficar em situação de controlo e alerta máxima, 
principalmente a partir do mês de Junho do ano 

2021, obrigando as autoridades a todos os níveis a 
envidarem esforços e concertação de estratégias 
diante de tal situação. Uma vez que a população da 
comuna do Jau é de 31.155 habitantes, e a franja de 
menores de 5 anos de idade situa-se na ordem de 
4.904 habitantes que corresponde a 15.74%, e todos 
com fortes sinais de carência que exigem atenção 
redobrada3. 

Um organismo mal alimentado é propenso a 
doenças, a alimentação contribui para a resistência 
do organismo a determinadas patologias, houve um 
surto de má nutrição na Chibia, o número de 
crianças e idosos que foram parar aos hospitais com 
diagnósticos de má nutrição foi elevado e levou a 
morte de muitas pessoas, esse quadro deve-se a fome, 
quando não nos alimentamos a morte é um facto. 

Na sua observação sobre o actual estado dos 
hospitais, o agricultor Rafael Calapato (entrevistado 
no dia 05 de Setembro de 2023) realçou: 

 
Os nossos centros de saúde nas comunas têm 
pouca capacidade de resposta para as nossas 
comunidades, a falta de fármacos e técnicos para 
diagnosticar as determinadas patologias que 
surgem no seio das populações, a pouca 
capacidade de resposta, não existem essas 
condições nos centros comunais, portanto, temos 
esse grande défice, adoecemos, vamos ao posto 
para encontrar salvação e no fim das contas não 
achamos nenhum resultado positivo. 
 
De maneira geral, a diminuição do número 

de infraestruturas e equipamentos é resultado da 
forte crise económica que se vive no país e no mundo 
o que levou o governo a fazer alguns cortes no 
Orçamento Geral do Estado para a despesa pública. 
Tal situação contribuiu na ampliação da 
vulnerabilidade social das populações lesadas pela 
seca, na qual a questão da segurança alimentar e a 
nutrição têm merecido um sério acompanhamento e 
apoio adicional. Os últimos dados estimam cerca de 
44.511 casos de subnutrição aguda e severos (SAS) 
assinalados nas três províncias mais afectadas pela 
seca no Sul do país desde Maio de 2016 (PDNA, 
2012-2016, p.50). 

Entre outras consequências da seca, para a 
Senhora Josefina Muetchicavela (entrevistada no dia 
05 de Setembro de 2023), de maneira geral 
destacam-se: 

138 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 133-143, Jun/2025 

 
O paludismo e a diarreia que se agudizam mais 
por serem doenças oportunistas que devido a falta 
de saneamento básico em algumas áreas acabaram 
surgindo e matando muita gente, a seca provoca 
migrações, várias pessoas abandonam as suas 
aldeias por falta de água, dirigindo-se para outras 
regiões.  
 
Durante os períodos de seca na Chibia muitas 

pessoas acabaram mesmo por perder a vida, por 
causa da falta de alimentos causando a má nutrição 
severa e doenças anémicas. As pessoas socorreram-se 
de qualquer coisa para comer, foi o caso das raízes de 
uma árvore conhecida por “mutunda”, muitas 
pessoas alimentaram-se das raízes dessa planta e 
algumas não resistiram e acabaram mesmo por 
morrer por causa da forma de preparo, 
principalmente as crianças que sem experiência 
alguma preparavam e comiam as mesmas. 

Graças ao apoio da World Vision, 
organização de carácter não-governamental 
Internacional, tem sido exequível trabalhar nas 
sociedades fortemente afectadas, pela seca com o 
objectivo de se levantar dados sobre os indivíduos 
afectados pela desnutrição. Esta organização tem 
feito trabalhos com parceiros não-governamentais e 
governamentais, com o intuito de combater o 
fenómeno da desnutrição severa que muito afecta 
principalmente milhares de crianças com idades 
inferiores a cinco anos. A partir do limiar de 2018 a 
World Vison começou a levar a cabo trabalhos que 
visavam monitorar o estado nutricional no seio da 
população fundamentalmente infantil, passando 
deste modo, a distribuir várias toneladas de 
alimentos terapêuticos no sentido de salvar milhares 
de crianças vítimas da desnutrição (Blanes, et al., 
2022, p.36).  

O trabalho de combate a desnutrição tem 
sido a grande luta dos serviços de saúde em 
momentos de seca, para tal, têm sido utilizadas várias 
técnicas que visam abrandar a situação, tais como: o 
reforço de trabalhos de rastreio com outros 
parceiros, a distribuição de desparasitantes e 
micronutrientes as crianças inferiores a 5 anos de 
idade, foram redobrados os sistemas de vigilância 
epidemiológica ligado ao problema da malnutrição 
em muitas unidades hospitalares das províncias mais 
afectadas. Foram promovidos ciclos de formação a 

vários técnicos de saúde com vista a responderem aos 
vários casos de forma eficiente e eficaz, obtiveram 
conhecimentos de antropometria, isto é, rastrear e 
monitorar a altura e o peso dos indivíduos menores 
dos seis meses aos quatro anos e onze meses e vinte e 
nove dias, e ainda como já destacamos a instalação de 
cozinhas comunitárias em cada região fortemente 
assolada pela desnutrição onde também não faltava 
mensagens de sensibilização4. 

Uma vez que os danos causados pela seca a 
saúde humana e não só são vários, é necessário que o 
ministério da saúde se organize cada vez mais, tendo 
um quadro de uma situação médica e 
medicamentosa adequada, que permita uma melhor 
actuação dos profissionais de saúde face as 
emergências de saúde pública ligada a enfermidades 
associadas a seca. É preciso saber que o fenómeno da 
seca não é uniforme pois, manifesta-se de diferentes 
maneiras em cada zona geográfica e igualmente as 
sociedades resolvem de formas desiguais tendo em 
conta o nível de vulnerabilidade e de resiliência 
(Organização Pan-Americana da Saúde, 2015, p.21). 

Por outro lado, torna-se também necessário e 
urgente que as administrações municipais, através 
das Direcções Municipais de Saúde levem a 
conhecimento das populações sobre os vários riscos 
que a seca acarreta para a saúde humana e não só, 
incidindo no atraso do desenvolvimento humano. 
Devem igualmente informar sobre os factores que 
estão na base das vulnerabilidades sociais e 
ambientais nas diferentes regiões e sociedades e ao 
mesmo tempo as medidas que podem permitir 
mitigar os riscos da seca. Uma vez que, a aplicação de 
medidas de capacitação e adaptação e ainda a 
construção de planos de acções com a colaboração 
comunitária é fundamental para o aumento da 
resiliência, não só das sociedades locais, como 
também dos diferentes centros de saúde e da própria 
administração local (Sena & Barcellos, 2019, 
p.25/26). 

 
 
Migração e deslocamento 

 
A nível do município da Chibia a seca 

provocou não só migrações internas como também 
interprovinciais e até internacionais, pois assistiu-se 
um grande êxodo sem qualquer excepção, o Jau foi a 

 
139 



Memórias e experiências da seca no município da Chibia província da Huíla – Angola 
Vandesse Mouzer Lopes Girão, Elison Antonio Paim 

maior referência por terem-se deslocado em maior 
número para a sede da capital da província da Huíla, 
muitas crianças e respectivas mães migraram para o 
Lubango, já os jovens deslocaram-se para a província 
do Namibe a procura de trabalho nas fazendas, 
outros foram para Luanda onde tem uma 
empregabilidade maior sobretudo nas empresas 
chinesas, também vimos muitas famílias a saírem da 
Quihita em direcção ao Cunene e Namíbia, da 
Capunda Cavilongo dirigiram-se também a Luanda 
e Cunene, muitas dessas pessoas para sobreviverem 
dedicam-se a vários ofícios5.  

Sobre a questão das migrações Sousa et al. 
(2008, p.76) refere que: 

 
Diante de um ecossistema com baixo potencial 
produtivo e da falta de políticas públicas, crescem 
as limitações sociais (aumento da pobreza e da 
miséria social) e as famílias são obrigadas a 
migrarem para os centros urbanos. Durante os 
trabalhos de campo foram identificadas diversas 
casas abandonadas, as quais testemunham o êxodo 
rural. 
 
As populações agropastoris, antes de 

migrarem procuram por todos os meios para 
contrapor os efeitos da seca nas suas zonas, assim 
muitas vezes conseguem mesmo algumas alternativas 
para enfrentarem a seca, sobrevivendo nas suas 
próprias terras. Mas quando os efeitos da seca 
atingem proporções alarmantes, ou seja, quando é 
prolongada e severa, as populações preferem migrar 
para os centros urbanos ou em outros locais onde 
haja melhores condições para a sua subsistência (De 
Nys et al., 2016, p.25).  

Ainda sobre as migrações causadas pela seca, 
Muacahila (2017, p.135) acrescenta: 

 
Quando os efeitos da seca são graves, tem sido 
comum observar-se migrações provisórias para 
regiões mais próximas, onde tenha água e haja 
condições para a actividade agrícola para a 
sustentação familiar. Por isso, nos anos 2016 á 
2020 assistiu-se uma movimentação enorme de 
famílias da Chibia para outras paragens do país, 

deixando para trás terras férteis para cultivar, suas 
residências e famílias, tornando o município 
menos povoado. Algumas dessas crianças 
tornaram-se pedintes vivendo nas ruas das cidades, 
e hoje sem qualquer vontade não têm intenção de 
regressar as zonas de origem, acostumaram-se a 
esse estilo de vida e continuam a viver em lugares 
impróprios, passando o dia nos mercados 
informais ganhando a vida vendendo produtos 
diversos desde (bolinhos, água, produtos do 
campo, vassouras e todo tipo de veneno de baratas 
e ratos), outros fazem trabalhos como de 
engraxador, lavador de carros, carregando 
mercadorias, e existem ainda aqueles que 
enveredaram pela delinquência. 
 
Devido a fome hoje existem muitos kimbos 

abandonados nas localidades onde a seca atingiu de 
forma severa, as pessoas abandonaram as suas casas 
sem pensar duas vezes, dirigindo-se a várias direcções 
com um único propósito, isto é, o de sobreviver a 
fome. O trabalho feito no terreno permitiu saber 
que muitas pessoas que abandonaram as suas 
residências não pretendem regressar as suas zonas de 
origem. Vejamos que, de acordo com a senhora 
Hilimua Celina que durante o período de fome 
mudou-se para os arredores da praça da Halunhanha 
em companhia dos seus filhos (entrevistada no dia 
30 de Setembro de 2023), salientou o seguinte: 

 
Eu, saí do Jau em 2019 porque a situação não 
estava boa, passamos vários dias sem comer 
comida saudável, tínhamos que recolher no mato 
as folhas que nem sabíamos se aquilo se come, por 
isso decidimos sair de lá e nos dirigimos a essa área, 
viemos aqui porque nas praças tem sempre 
alguma coisa para recolher e comer, hoje trabalho 
aqui mesmo na praça, faço uns biscatos e assim 
conseguimos comida para viver. Me parece que já 
não vamos voltar mais no mato, aqui ainda que 
pouco, mas é possível conseguir comida e trabalho, 
lá no mato não deixamos mesmo nada, vamos só 
aguentar aqui mesmo. 

 
 
 

140 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 133-143, Jun/2025 

 
Figura 1 – Kimbo abandonado pelos proprietários devido a seca. 

Fonte: Vandesse. Fotografia tirada no dia 06 de Outubro de 2023, comuna da Quihita. 
 

Em caso de fome quando se vive a dois, a 
tendência é de cada um salvar-se como pode, e numa 
relação em que tenha resultado filhos o marido 
nessas de cada um salva-se como pode, abandona o 
lar e sai a procura de qualquer tipo de trabalho, e do 
trabalho ter um retorno de alguma comida ou 
dinheiro. Assim, homens abandonaram as famílias, a 
mulher no caso fica com os filhos e sem ter o que 
comer. 

Nessa perspectiva, assistiu-se por exemplo nas 
artérias da vila da Chibia, a movimentação de muitos 
homens a procura de trabalho, os mesmos deixaram 
as suas mulheres em casa porque estas por sua vez 
tiveram poucas opções de sair devido as crianças, 
apesar de que em alguns momentos foram vistas 
algumas mulheres a circularem com as referidas 
crianças. 

Segundo Coelho (2020, p.34): “o movimento 
de pessoas em busca de água para o consumo 
humano e animal, zonas verdes para o gado, também 
contribui no aumento do número de abandono 
escolar”. 

No município da Chibia, a constante prática 
de movimentação de famílias com o seu gado de uma 
região para a outra a procura de melhores condições 
de pasto (transumância), tem contribuído bastante 
para o aumento dos índices de abandonamento 
escolar, uma vez que este processo tem sido realizado 
de maneira cíclica, isto é, em todos os anos nos 
tempos da estiagem, obrigando os pais e 
encarregados de educação, a se movimentarem com 
os seus rebanhos, principalmente o gado bovino, a 

procura de sítios que tenham requisitos necessários 
para a pastorícia, carregando deste modo os seus 
filhos em idade para frequentar a escola (Mário, 
2020, p.25). 

A seca obrigou algumas famílias ou membros 
principais da família, incluindo crianças e jovens, a se 
deslocarem a outras regiões a procura de emprego ou 
qualquer outra fonte de receita alternativa. No 
território da província da Huíla verificou-se um 
grande aumento do número de crianças com idade 
escolar a migrar para a vizinha província do Namibe 
em busca de qualquer tipo de trabalho 
principalmente em plantações agrícolas ou nas 
cidades em pequenos trabalhos informais. O efeito 
da seca na província da Huíla nos anos entre 
2012-2015 teve um impacto muito forte nos 
municípios da Chibia, Quipungo, Gambos e 
Humpata, (PDNA, 2016, p.58). 

Uma boa parte dos jovens acabou 
deslocando-se para outras paragens a procura de 
emprego nas fábricas, fazendas, obras e hortas, já as 
meninas têm estado a trabalhar em algumas casas 
que confeccionam algumas refeições, limpando e 
lavando a louça, vendendo nos mercados, muitas 
meninas têm sido vítimas de violações sexuais 
algumas até acabam por contrair o vírus da Sida. As 
crianças de 12 a 14 anos de idade são usadas para 
comercializar nas ruas alguns produtos de outras 
pessoas, tudo isso para poderem sobreviver a fome e 
o excedente que conseguem desses trabalhos, alguns 
deles repartem com as famílias que ficaram nas 
aldeias. 

 
141 



Memórias e experiências da seca no município da Chibia província da Huíla – Angola 
Vandesse Mouzer Lopes Girão, Elison Antonio Paim 

Hoje assiste-se algumas pessoas a regressar 
para casa, mas outras temendo, se calhar que o 
mesmo se repita, esses por receio já não querem 
voltar, e pelo tempo vão fazendo comparações de 
onde vivem hoje e de onde vieram, a facilidade de 
conseguir alguma coisa para comer ou dinheiro vai 
fazendo alguma confusão na cabeça e preferem 
mesmo ficar onde estão. Muitos adaptaram-se ao 
novo estilo de vida principalmente nas cidades. 

 
 

Considerações finais 
 
Este estudo foi sem qualquer dúvida uma 

grande missão, pois não foi fácil fazer com que certas 
pessoas se abrissem para narrar sobre as dificuldades 
atravessadas durante o período de estiagem, 
pudemos com isso conhecer a realidade vivida, na 
maioria das vezes fomos consumidos pelo 
sentimento de sofrimento das populações, 
sentimo-nos arrepiados, foi uma experiencia 
totalmente diferenciada. Os testemunhos são 
simplesmente tristes na medida em que cada um 
conta o que viveu e as consequências são visíveis. 

É conveniente que se insira as comunidades 
nos processos de decisão, particularmente na 
implementação de políticas locais como construção 
de centros hospitalares e programas de água. Por 
mais rurais que as populações sejam, ainda assim 
devem ser tidas em conta. É fundamental ter em 
conta, que mesmo com tantas dificuldades é notório 
que o povo é bastante resiliente, com poucos meios 
colocados a sua disposição não foi capaz de 
abandonar na totalidade as suas terras, alguns 
desistiram e foram para outras paragens, mas outros 
continuaram firmes e puderam ultrapassar o 
sucedido. 

Angola precisa buscar experiências no 
combate a seca em outros países, não somos os 
únicos a passar por esse problema, várias regiões do 
mundo vivem anualmente os mesmos problemas e 
têm conseguido de certa forma ultrapassar algumas 
dificuldades, por outra, é importante ouvir as 
experiências das comunidades locais de como 
combater a seca.  

O investimento na retenção das águas deve 
continuar a merecer uma atenção especial do 
executivo no sentido de criar condições para a 

retenção da água das chuvas fazendo com que dure 
mais tempo, permitindo a criação de hortas para a 
subsistência das populações, pois, só assim 
poderemos ultrapassar esse cenário de estiagem, 
diminuindo os índices de pobreza na região Sul de 
Angola, contribuindo para o bem estar das mesmas. 

​ O processo de inserção das comunidades 
nos processos de decisão é encarado como uma boa 
aposta, eles conhecem melhor do que ninguém a 
realidade das suas comunidades, esse processo deve 
incidir sobretudo, na implementação de políticas 
locais como construção escolas, de centros 
hospitalares e programas de água. Por mais rurais 
que as populações sejam, ainda assim devem ser tidas 
em conta.  

Angola precisa buscar experiências no 
combate a seca em outros países, não somos os 
únicos a passar por esse problema, várias regiões do 
mundo vivem anualmente os mesmos problemas e 
têm conseguido de certa forma ultrapassar algumas 
dificuldades, por outra, é importante ouvir as 
experiências das comunidades locais de como 
combater a seca. 

 
 

Notas 
 
1 CQNUAC (2011). Programa de Acção Nacional de 
Adaptação de Angola (PANA).  
2 Informação da Direcção Municipal da Saúde da Chibia, 
sobre a desnutrição nas comunidades do Município da 
Chibia, Dezembro de 2021.  
3 Informação da Direcção Municipal da Saúde da Chibia, 
sobre a desnutrição nas comunidades do município da 
Chibia, Dezembro de 2021.  
4 Informação da Direcção Municipal da Saúde da Chibia, 
sobre a desnutrição nas comunidades do município da 
Chibia, Dezembro de 2021.  
5 Governo Provincial da Huíla, Relatório sobre a 
Situação da Seca 2021. 
 
 
Referências 
 
BENJAMIN, Walter. Experiência e Pobreza. In: 
Magia e Técnica, Arte e Política. 7. ed. São Paulo: 
Brasiliense, 1994. p. 114-119.  
 

142 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 133-143, Jun/2025 

BLANES, Ruy Llera; CARDOSO, Carolina; 
BAHU Helder; FORTUNA Cláudio. Seca em 
Angola. Ponto da Situação 2020-2021. Causas, 
Respostas e Soluções. Relatório de Pesquisa. 
Gotemburgo e Lubango: School of Global Studies 
& ISCED-Huíla, 2022. 
 
 
BONGA, Jorge Yonuma Hotel. Tecnologia para 
mitigação dos efeitos da seca na bacia 
hidrográfica do Rio Caculuvar em Angola. 
Lubango: ISCED, 2016. 
 
 
COELHO, Emanuela Rodrigues dos Santos. 
Eventos Climáticos Excepcionais de Seca 
Prolongada em Angola. Avaliação de Necessidades 
Específicas de Operações de Emergência e Socorro. 
2020. Dissertação  (Mestrado em Gestão de 
Emergência e Socorro). Instituto Superior de 
Ciências da Informação e Administração, Luanda, 
2020.  
 
 
DE NYS, Erwin.; ENGLE, Nathan; 
MAGALHÃES, Antonio Rocha. Secas no Brasil: 
Política e Gestão Proativas. Brasília, DF: Centro de 
Gestão e Estudos Estratégicos-CGEE, 2016. 
 
 
DELGADO, Lucília de Almeida Neves. História 
Oral: Memória, Tempo, Identidades. História 
Oral, 2006. 
 
 
ENAC. Estratégia Nacional para as Alterações 
Climáticas 2018-2030 Angola, 2017. 
 
 
FERREIRA, Marieta de Morais. História, Tempo 
Presente e História Oral. Topoi, v. 3, n. 5 p. 
314-332, 2002. 
 
 
MUACAHILA, Alfredo Noré Saluanja. Estratégia 
de desenvolvimento sustentável para as regiões 
secas do sul de Angola, bacia do rio Curoca. 

2017. Tese (Doutorado em Ciências e Engenharia 
do Ambiente). Universidade de Aveiro, 2017. 
 
 
ORGANIZAÇÃO PAN-AMERICANA DA 
SAÚDE. Atuação do Setor Saúde Frente a 
Situações de Seca. Série Desenvolvimento 
Sustentável e Saúde 3. Brasília, 2015. 
 
 
PDNA, Seca em Angola, Governo de Angola. 
2012 – 2016. 
 
 
PORTELLI, Alessandro. O Que Faz a História Oral 
Diferente. Projeto História: Revista Do Programa 
De Estudos Pós-Graduados De História, 1997. 
 
 
PORTELLI, Alessandro. O que faz a história oral 
diferente. Projeto História: Revista do Programa 
de Estudos Pós-Graduados de História, v. 14, p. 
25–39, 1997. 
 
 
SOUSA, Rômulo Ferreira; ALMEIDA, Maria José 
da Silva; LIMA, Francisco de Assis; SANTOS, 
André Luiz dos Vulnerabilidades e impactos 
socioeconômicos e ambientais em municípios do 
Cariri Paraibano. Engenharia Ambiental, v. 5, n. 3, 
p. 63–78, 2008. 
 
 
THOMPSON, Edward Palmer. A miséria da 
teoria ou um planetário de erros. Rio de Janeiro: 
Zahar, 1981. 
 
 
VIVAS, Eduardo Bruno de Freitas. Avaliação e 
Gestão de Situações de Seca e Escassez: 
Aplicação ao Caso do Guadiana. Tese (Doutorado 
em Engenharia Civil) Faculdade de Engenharia da 
Universidade do Porto, Porto,  2011. 
 
 
 

 
143 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.10 

 

Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): 
uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 

 
Memories and trajectories of Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): a priestess of the 

afro-Amazonian enchantments 
 

Diogo Jorge de Melo* 

Priscila Faulhaber** 

Ana Cristina Silva Souza*** 
Ramon Augusto Teobaldo Alcantara**** 

 
 

Palavras-chave: 
Religiosidade  
afro-amazônica 
Memória 
História de vida 
 

Resumo: O trabalho aborda as memórias e história de vida de Dona Maria Natalina Santos 
Costas (1943-), sacerdotisa afrorreligiosa do tambor de mina e umbanda/pajelança da 
cidade de Belém (PA). Focalizamos um recorte de sua trajetória, dá sua iniciação até os dias 
atuais. Destacamos assim o seu chamado, quando foi iniciada por Dona Maria Aguiar no 
Tambor de Mina; sua ida para umbanda, com Dona Nevinha; e sua provação e resignação. 
Decorridos a partir da morte de seu marido, fato que a afastou de sua religiosidade e a levou 
para o Maranhão, se cuidar com Zé Negreiros. Ao longo da narrativa são observadas 
complexas relações sociais, a presença de importantes personalidades históricas, assim como 
questões raciais, de estigma e uma complexa rede sociabilidade, identificada a partir de 
relações de compadrio interclasse. 

Keywords: 
Afro-Amazonian Religiosity 
Memory 
Life History 
 

Abstract: The work addresses the memories and life story of Dona Maria Natalina Santos 
Costas (1943-), afro-religious priestess of tambor de mina and umbanda/pajelança in the 
city of Belém (PA). We focus on a period of her trajectory, which covers her initiation to the 
present day. We therefore highlight her calling, when she was initiated by Dona Maria 
Aguiar in tambor de mina; his trip to umbanda, with Dona Nevinha; and his ordeal and 
resignation. After the death of her husband, a fact that separated her from religiosity and 
took her to Maranhão, to take care of her with Zé Negreiros. Throughout the narrative, 
complex social relationships are observed, the presence of important historical 
personalities, as well as racial issues, stigma, and a complex sociability network, identified 
through interclass crony relationships. 
 
  

 
Recebido em 04 de janeiro de 2025. Aprovado em 14 de abril de 2025. 

 
 
 
 
* Doutor em Ensino e História de Ciências da Terra pela UNICAMP e em Museologia e Patrimônio pela UNIRIO/MAST. Professor da 
Universidade Federal do Pará do Bacharelado em Museologia, do Programa de Pós-Graduação em Cidades, Territórios, Identidades e 
Educação e do Programa de Pós-Graduação em Sociobiodiversidade e Educação. E-mail: diogojmelo@gmail.com. 
** Doutorado em Ciências Sociais pela UNICAMP. Pesquisadora do Museu de Astronomia e Ciências Afins e leciona do Programa de 
Pós-Graduação em Museologia e Patrimônio UNIRIO/MAST e no Programa de Pós-Graduação em Antropologia Socias da UFAM. 
E-mail: priscila@mast.br. 
*** Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Cidades, Territórios, Identidades e Educação. Bolsistas Capes. 
E-mail: anacrisweyl@gmail.com. 
**** Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Cidades, Territórios, Identidades e Educação. 
E-mail: ramon.teobaldoalcantara@gmail.com.  
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.10


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 144-158, Jun/2025 

Introdução 
 

Pesquisas sobre história e memória de 
mulheres negras trazem à tona um complexo de 
realidades, muitas vezes esquecidos socialmente. 
Sabemos que seus protagonismos foram colocados 
em um lugar de subalternidade, o que nos leva a 
evidenciar aspectos distorcidos e problemáticos com 
relação às suas memórias. Por isso, nos pautamos nas 
trilhas de Lélia Gonzalez (1984) que abordou em 
seus escritos a questão de invisibilização e o 
silenciamento da população negra ao longo da 
história. Destacamos que tais estudos não 
conseguem dar conta da complexidade das tradições 
culturais da diáspora negra africana, que sofrem com 
questões do racismo estrutural e um universo 
documental pouco representativo e muitas vezes 
interpretado a partir das teorias que não discutem 
colonialidade. Evidenciamos assim a importância de 
pesquisas pautadas na oralidade, as quais evidenciam 
saberes das(os) mais velhas(os) e desta forma nos 
indagamos quantas histórias, como a aqui 
apresentada, foram perdidas?  

Apresentamos na pesquisa um recorte da 
trajetória de vida Dona Maria Natalina Santos Costa 
(1943-), uma sacerdotisa que mantém ativa sua 
missão junto às encantarias afro-amazônicas. No 
período da pesquisa o seu terreiro se encontrava nos 
fundos de sua residência, no bairro da Marambaia 
(Belém, PA) (Figura 1), local onde atendia uma 
pequena comunidade composta por familiares e 
amigos. Dentre os segmentos religiosos 
afrodiaspóricos com quem interagiu em sua 
trajetória destacam-se o tambor de mina e sua 
atuação na umbanda, às vezes autodenominada de 
pena e maracá. Foi uma personalidade que não teve 
destaque em grandes mídias ou projeção pública, 
porém possuía uma intrigante rede de sociabilidade. 
Temos assim a percepção que a trajetória de 
sacerdotes(isas) de pouca evidência pública, podem 
contribuir para uma melhor compreensão das 
religiosidades afrodiaspóricas, por ocuparem 
distintos lugares sociais. 

Com isso, o objetivo do trabalho é a 
apresentação das memórias desta sacerdotisa, 
construída a partir de nossa convivência com ela e 
sua comunidade, ocorrida a partir do final de 2021 
até a presente data. No entanto, no último ano ela 

vem finalizando as suas atividades e desmontando a 
sua sala de cura. Podemos assim configurar a 
pesquisa como qualitativa, participativa, com 
aportes de uma etnografia não distanciada, já que 
participamos ativamente de diversos rituais. 
Realizamos diversas funções ritualísticas, como 
preparo de comidas votivas, cantamos doutrinas e 
até baiamos1. 

Nosso contato com Dona Maria Natalina se 
iniciou em 2021, quando uma docente do curso de 
Museologia da Universidade Federal do Pará nos 
falou da sua existência, mencionado ser sua vizinha e 
nos convidou para conhecê-la. Marcamos assim uma 
visita de aproximação a qual conversamos de forma 
informal e, posteriormente, passamos a participar de 
diversas atividades realizadas em sua sala de cura, em 
seus trabalhos e festividades. Neste processo, nos 
aproximamos da sacerdotisa e marcamos a gravação 
de uma entrevista, realizada no dia 16 de novembro 
de 2021, pela tarde, com aproximadamente três 
horas de gravação. Devemos destacar que não nos foi 
autorizado filmar e fotografar momentos 
ritualísticos. Também realizamos a gravação de sua 
narrativa durante o I Seminário do Museu Surrupira 
e do Grupo de Pesquisa Museologia, Memória e 
Mitopoéticas Amazônicas, em uma mesa intitulada - 
“Vivencias museais e discursos femininos 
afro-amazônidas”2. Os trechos transcritos3 neste 
trabalho referem-se à primeira entrevista, a segunda 
narrativa foi utilizada para apoio e elucidação de 
questões. 

Partimos de teorias que analisam a memória 
social, correlacionando lembranças e processos 
históricos vinculados às trajetórias de vida em uma 
compreensão crítica da realidade. Conforme 
Pomiam (2000), a memória evidencia uma 
propriedade de “reconstruir uma situação mais ou 
menos análoga à já verificada [...] presente sob a 
forma de resíduo, [porém com] toda a sua 
completude originária” (p.508). Configurada como 
ato recriador do passado, incapaz de recuperá-lo em 
sua integridade, o que implica um exercício 
perceptivo e crítico do indivíduo que narra a sua 
realidade, sendo uma forma de organização das 
compreensões de mundo e assim constrói sentido 
que são compartilhados (Gibbs, 2009). 

Devemos destacar, que estamos lidando com 
as memórias de uma mulher com mais de 70 anos, 

 
145 



Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Diogo Jorge de Melo, Priscila Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza, Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 

 

amazônida, com traços indígenas e negros. Logo, 
suas narrativas são atravessadas por questões raciais, 
de gênero, além de sua maturidade. Esta última, se 
configura, conforme Ecléa Bosi (1994), na 
constituição de uma memória pautada na produção 
de uma história social bem desenvolvida. 
Somando-se a essa percepção, Da Rosa (2019) 
evidenciou que as memórias das mulheres 
afrodiaspóricas  constituem-se em acepções de 
resistência, já que acabam por deixar de ver o passado 
por ele mesmo, compondo-o “a partir das memórias 

do presente, que se mantêm vivas nos saberes das 
mulheres negras, nas lendas e histórias contadas 
pelos espíritos ancestrais [...] que sobreviveram ao 
colonialismo” (p.18).  

Apresentamos assim, uma trajetória pautada 
em um recorte voltado para a sua experiência 
espiritual e atuação enquanto afrorreligiosa, 
apresentada a partir do: seu chamado, momento de 
convocação espiritual; sua formação como 
sacerdotisa; e sua provação e resignação, momento 
de afastamento e retorno da religiosidade. 

 

 

Figura 1:  Dona Maria Natalina em sua Sala de Cura na frente de seu gongá (altar), momento quando nos 
apresentava e explicava o funcionamento de seu terreiro (16/11/2021).  

Fonte: fotografia de Diogo Melo, 2021.  
 
 

O chamado de Dona Maria Natalina 
 
​ O chamado para missão, como proferido 
por muitos afrorreligiosos, é um momento singular, 
pois muitas vezes demarca um período de conflitos, 
pressões socais e sofrimentos, principalmente com 
relação as suas famílias, mas também com a 
sociedade. Por exemplo, afrorreligiosos costumam 
falar que as pessoas adentram na religião pela dor ou 
pelo amor. Destacam-se momentos de forte 
possessão por entidades compreendidas como 
benéficas ou não, as quais os colocam socialmente 
em um status de loucura. Na trilha de Foucault 

(2008), a loucura pode ser compreendida como um 
processo que instaura exclusão social, por se 
caracterizar pela forma como cada sociedade a 
experimenta. 
​ O caso do chamado de Dona Maria 
Natalina não se desvia dessa concepção, 
principalmente por ela não pertencer à uma família 
de tradição religiosa afrodiaspórica. Sua missão 
começou muito cedo, quando tinha sete anos e, 
posteriormente, reportou-se aos seus 12 anos de 
idade, qualificando esse momento como um 
processo de muito sofrimento, principalmente pela 
não aceitação familiar. 

146 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 144-158, Jun/2025 

Ela começou com sete anos, mas era muito 
criança, não tinha condições. Fui à casa de um 
amigo nosso, do meu pai, ele trabalhava nisso, 
mas minha família não gostava disso, pois 
eram muito religiosos [...]. Fui com o papai 
para tirar de uma vez por todas. Daí esse amigo 
disse que não - “vou afastar, mas quando 
chegar o tempo eles vão se aproximar e é 
quando ela vai se desenvolver para ela 
trabalhar” - mas meu pai não queria. Ele 
preferia me ver morta do que no terreiro 
trabalhando. Daí foi a maior decepção dele, foi 
me ver no terreiro. Ele disse que - “não vão 
encostar até os 12 anos e daí vai começar a se 
desenvolver em outros terreiros em outras 
coisas”. (Costa, entrevista pessoal, 16 nov. 
2021). 
 

Como perceptível, desde pequena já 
devia apresentar algumas manifestações, como 
vidência ou até mesmo incorporações, as quais 
fizeram seu pai se preocupar tanto ao ponto de 
levá-la para visitar um afrorreligioso “amigo”, 
com o intuído de retirar seus dons e evitar que 
fosse por este caminho. Nesse contexto, 
confirma a previsão dos seus doze anos, quando 
morava com sua madrinha em uma casa na 
Travessa Estrela, a qual, atualmente Travessa 
Mariz e Barros, ao lado da Rua Jabatiteua. 
 

 [...] lá na casa da minha madrinha, tinha um 
quintal que era só igapó, logo perto da cozinha 
tinha um igarapé, cheio de pé de açaí [...]. 
Sempre tomamos banho lá, era limpinho. 
Quando foi uma das vezes que eu me lembro, 
foi numa quinta-feira eu acordava umas sete 
horas, bem cedo. Ela tinha muitas plantas na 
frente da casa dela, que eu molhava. Aí, 
quando foi uma das vezes, me levantei cedo e 
fui abrir a porta, aí olhei para o lado da 
cacimba, meu Deus! Vi um índio enorme, alto 
e bem moreno, com penacho verde, amarelo e 
três penas enormes azuis. Era grande aquele 
penacho e ele estava cheio de guias, de tucumã. 
Quando vi aquilo eu saí correndo e dei um 
grito para minha madrinha. “Madrinha me 
acuda que vi um negócio que nem sei o que 
é”, ela disse “o que é que tu tá vendo?" - eu 
disse - “eu não sei, é um homem que vem pra 
cá, parece um índio” - e ela disse – “isso não é 
nada, isso é bobagem”. Ela olhava e não via 

nada, mas eu via. Daí aquele homem se 
aproximava da entrada da casa e eu saí 
correndo e comecei a chorar - “meu Deus, que 
negócio é esse”. A casa era de dois andares, daí 
quando fui subir a escada eu caí e não lembro 
mais de nada [...] eu virei um bicho. Quebrei 
tudo na casa, tudo que foi possível [...] ela 
ficou com medo de mim. (Costa, entrevista 
pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Esse depoimento escreve o que teria sido 
uma vidência de uma entidade, provavelmente um 
dos seus guias espirituais, o Caboclo Rompe Mato, 
para, em seguida, descrever um momento de 
possessão descontrolada, a qual, sem dúvidas, gerou 
diversas complicações com seus familiares.  
 

Depois que aquilo me deixou, minha 
madrinha quis me deixar na casa da minha 
mãe [...] éramos doze irmãos. Quando chego 
lá, o bicho baixou de novo e meus irmãos 
queriam me amarrar, mas não conseguiram. 
Meu pai se aproximou de mim e eu o 
empurrei, até que aquilo subiu. Meu pai disse 
que ia me mandar para o hospício. Eu estava 
toda rasgada e minha mãe disse que tinha que 
me levar para o hospício porque eu estava 
doida mesmo. Comecei a me perguntar o 
porquê eu estava assim, toda cortada, bati no 
meu pai, nunca fiz isso [...] comecei a chorar e 
dizer que não estava doida. (Costa, entrevista 
pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Aqui temos uma demarcação da 
estrutura social familiar de Maria Natalina: 
aparentemente de origem humilde, com 
diversos irmãos, criada por sua madrinha. 
Sabemos que esse aspecto social foi um hábito 
bem comum em Belém em meados do século 
XX, na qual famílias com muitos filhos 
entregavam alguns deles para serem cuidados 
por terceiros. Nesse aspecto, tais manifestações a 
conduziram de volta para sua casa, pois sua 
madrinha não soube ou não quis lidar com esse 
problema e seus país a designaram ao status de 
loucura. O que a conduziria para uma 
instituição asilar e assim se apresentava um 
destino possível e fatídico para Dona Maria 
Natalina. 

 
147 



Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Diogo Jorge de Melo, Priscila Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza, Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 

 

[...] “esse negócio baixou em ti, até no teu pai 
tu bateu, tu tá doida, não vou ficar com tu, 
tentaram te amarrar e nem isso”. Com dois 
dias, eu estava toda cortada, toda batida. 
Mamãe foi me levar no Juliano Moreira e 
quando cheguei lá tinha muita gente. “Meu 
Deus, o que eu vou dizer, eu sei o que que eu 
tenho, eu tô normal, não doida”. Quando 
diminuiu, o médico mandou eu entrar, lá me 
sentei, ele começou a me interrogar. 
Conversando com ele, eu estava olhando para 
ele, aí atrás dele, de repente, eu vi um rapaz 
branco, de olhos verdes, meio aloirado, e 
pálido. O médico conversando comigo e eu 
olhando para o rapaz atrás dele. “Como eu tô 
vendo uma coisa dessa?” - O médico me fazia 
perguntas para saber se eu estava lúcida, 
enquanto eu respondia eu ficava olhando para 
o rapaz atrás dele. Até que eu falei para o 
médico, perguntando quem era o rapaz que 
estava atrás dele. Ele disse que não tinha 
ninguém, mas falei que tinha um rapaz lá. Ele 
pediu para descrever e eu descrevi. O médico 
mandou chamar a minha mãe e disse - “olha, 
sua filha é mais boa do que a senhora pensa, ela 
não tem nada de loucura é preciso procurar 
um tratamento pra ela. Ela viu atrás de mim 
um sobrinho meu, que tinha cinco ou seis 
anos de falecido, afogado em Salinas”. Ele foi 
buscar a foto e era o rapaz. Aí ele disse - “é 
minha filha, você não tem loucura, você e sua 
família têm que procurar uma casa espírita [...] 
para ajudar a desenvolver sua mediunidade. 
(Costa, entrevista pessoal, 16 nov. 2021). 
 

O relato se caracteriza como um 
momento de reviravolta, pois o destino e o 
status de loucura se rompia a partir de um 
especialista compreendendo-a como sã e com 
dons mediúnicos. Provavelmente este médico 
devia ser adepto ao kardecismo ou ter 
proximidade com suas doutrinas, para 
empenhar tal discurso. Sabemos que o 
kardecismo, no Brasil e em Belém, se difundiu 
na classe média e de certa forma reconheceu 
afinidades com algumas religiosidades 
afrodiaspóricas, não sendo ao acaso um forte 
aporte desta religião em segmentos 
autodenominados como umbanda (Melo, 
2020).  

Depois, minha mãe disse que eu ia morrer 
doida porque não ia me levar para canto 
nenhum, que eu ia na igreja e aquela coisa [...] 
Uma vez fui para igreja, assistir à missa eu 
chamei o padre - “aí padre, tenho um segredo, 
quero que o senhor escute pra ver como é que 
é”. Era na igreja aqui da Marambaia mesmo, 
Igreja de São Jorge. Aí eu contei para ele, e ele 
ficou me olhando e disse - “olha você tem que 
fazer penitência” - mas eu não sabia o que era. 
Depois ele disse - “olha, sabe o que é isso? Isso, 
é o demônio que está te perseguindo, 
arrumação do demônio". Ele falou para rezar 
para parar a perseguição, fiz até catecismo. 
Perguntei o que eu faria, eu pedi um conselho 
porque era nova, não entendia a existência e 
ele disse que não era para eu frequentar a 
igreja. É porque, digamos, a pessoa já não 
entende de nada e a gente quer um 
esclarecimento. Já que ele conhece a lei, e tudo, 
ele saberia o que fazer. [...] (Costa, entrevista 
pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Aqui temos um dos seus encontros com 
a religiosidade católica, a qual buscava uma 
resolução, mas mencionou não ter recebido 
apoio e sim um pedido de exclusão, sendo posta 
a mais um estigma, agora de endemoniada. 
Segundo Erving Goffman (1982), o estigma é 
uma situação de quando um indivíduo é 
inabilitado em relação a sua aceitação social 
plena, sendo ele um profundo estado de 
depreciação desse sujeito, aspecto que 
contextualiza toda uma condição de sofrimento. 
 

Eu ficava chorando dizendo - “por que só eu? 
minhas irmãs não têm nada dessa arrumação, 
só eu tenho o capeta dentro de mim”. [...] Eu 
fui com outros padres e conversaram comigo, 
chamaram atenção e ele disse assim para mim 
– “você precisa de muita oração, às vezes a 
gente é perseguido pelo demônio, mas tô 
vendo em você que isso é um dom, que você 
tem que fazer muita oração e pedir pra Deus 
[...] pelo menos ele me deu um conselho e foi 
assim que seguiu minha mediunidade. (Costa, 
entrevista pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Conforme as narrativas, este foi um 
nítido período de sofrimento, o qual obteve seu 

148 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 144-158, Jun/2025 

ápice com o chamado efetivo de Dona Maria 
Natalina. Quando nos contou como chegou no 
terreiro de Dona Maria Aguiar, localizado na 
Travessa Timbó4. 

 
Quando foi uma vez eu estava na escola, 
estudava ali no Paulino de Brito [...] aí 
terminou a aula e fui para casa. Voltei a pé para 
casa. Quando chego no meio do caminho eu 
fiquei tontinha e fiquei desesperada - “meu 
Deus do céu, o que que eu faço”. Sentei e 
comecei a rezar, acreditei que eu ia morrer, até 
que de repente vinha uma menina que 
estudava comigo e percebi que Dona 
Herondina tinha me pegado, e essa amiga 
depois disse - “Natalina, eu te vi passando no 
meio dos carros, rindo” e quando eu despertei, 
eu já estava na casa da Dona Maria Aguiar. Ela 
me levou para lá e percebi que estava descalça. 
Dona Maria Aguiar disse - “olha, arruma uma 
roupa pra mim” e disse que Dona Herondina 
passou a tarde lá, das quatro até meia noite, foi 
quando ela subiu e eu despertei. [...] - “meu 
deus onde eu tô” - e a Dona Maria Aguiar 
disse – “de onde tu es menina? Olha é muito 
arriscado, eles te protegem, mas podem fazer 
algum mal com tu” [...]- “olha menina te 
cuida, porque o que tu carregas não é gente 
boa não, ela não é água de beber, ela pode te 
matar”. (Costa, entrevista pessoal, 16 nov. 
2021). 
 

Dona Maria Natalina descreveu mais 
um momento de possessão, citando a entidade 
que se apoderou do seu corpo e a conduziu ao 
terreiro de Dona Maria Aguiar, a qual a 
conduzido no início da jornada de sua 
espiritualidade. Se as manifestações anteriores 
pareciam não ter propósito, essa vez 
apresentou-se como uma condução de um 
caminho a qual deveria seguir. 
 

 
 

A construção de um sacerdócio por 
intermédio de Dona Maria Aguiar 
 

Maria de Nazareth Aguiar, mais 
conhecida como Dona Maria Aguiar 
(1897-1985), foi uma renomada sacerdotisa da 
cidade de Belém, sendo muito conhecida até os 
dias atuais, ainda narrada na memória de vários 
afrorreligiosos e identificada como uma das 
pioneiras na cidade (Figura 2). Destacamos aqui 
dados apresentados pelo seu tataraneto Pierre 
Aguiar de Azevedo (2014), que nos ajuda a 
contextualizar essa personalidade, famosa por 
ter cuidado de pessoas importantes da cidade, 
como o Governador Magalhães Barata.  

Dona Maria Natalina mencionou em 
nossas conversas que ninguém gostava dela, por 
ser muito falada, sendo considerada uma grande 
feiticeira do rasgado. “Eu morava com a minha 
madrinha ali na Estrela [...] a casa da Dona 
Maria Aguiar ficava na Timbó. Eu nunca na 
vida fui à casa daquela mulher, ouvia falar dela, 
que tinha festejo” (Costa, entrevista pessoal, 16 
nov. 2021). Uma discursiva que contextualiza e 
afirma a projeção de Dona Maria Aguiar, uma 
vez que ser falada e odiada em nossa estrutura 
social racista, significa projeção social e força, 
pois mesmo não gostando de suas atividades e 
julgando-as, as pessoas e o meio social eram 
obrigados a “tolerá-la”5. Já que provavelmente 
conseguia exercer algum status de poder indo na 
direção contraria ao estigma decorrido por causa 
do racismo religioso. Provavelmente Dona 
Maria Aguiar estava vinculada a uma rede de 
sociabilidade que lhe possibilitava exercer 
determinados poderes sociais, compreendida a 
partir do compadrio interclasse (Monteiro, 
1997). 
 

 
149 



Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Diogo Jorge de Melo, Priscila Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza, Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 

 

 

Figura 2:  Dona Maria Aguiar em festividade de Cosme Damião em Seu Terreiro. 
Fonte: Retirado de Azevedo (2014), imagem do jornal O Liberal de 17 de novembro de 1974. 

 
Dona Maria Natalina identificou Dona 

Maria Aguiar como sendo mineira, mas ela ficou 
conhecida historicamente como a sacerdotisa 
que cruzou o tambor de mina com a umbanda. 
Segundo Azevedo (2014), Dona Maria Aguiar 
teria ido ao Rio de Janeiro na década de 1930, 
quando teve contato com a umbanda e a cruzou 
com as tradições locais (Casal Leacock, 1972). 

Historicamente, Maria Aguiar viveu em 
um momento de grande repressão social, 
quando os terreiros eram invadidos por batidas 
policiais e afrorreligiosos eram detidos. Sabemos 
que nesse contexto existiram momentos 
considerados de calmaria, conforme Taíssa 
Tavernard de Luca (1999) se remete aos anos 
1930, quando Magalhães Barata assumiu como 
interventor federal do Pará, durante o governo 
de Getúlio Vargas.  Inversamente ao restante do 
país, a autora defende que tal calmaria foi pelo 
fato do interventor frequentar o terreiro de 
Dona Maria Aguiar e seu secretário particular 
ter sido o funcionário público Miguel Silva, 
filho de santo da sacerdotisa. 

Retomando as relações entre as duas 
sacerdotisas, destacamos que os chamados de 
ambas são semelhantes. Conforme Azevedo 

(2014), depois de manifestações mediúnicas, sua 
família foi buscar orientações médicas e negaram 
a existência de distúrbios psíquicos. Foi quando 
a encaminharam para um pajé curandeiro do 
interior de Bragança (PA), o qual confirmou a 
manifestação de seus guias espirituais. Foi assim 
seu batizado na linha de cura, pena e maracá, 
sendo iniciada em um recolhimento de sete dias, 
quando José Tupinambá se manifestou como 
seu guia. 

Foi na década de 1920 que seu guia 
espiritual a fez abrir um espaço para seus 
trabalhos e começar atender seus clientes, na Av. 
1º de Dezembro (hoje Av. João Paulo II), entre 
as travessas Timbó e Vileta no bairro do Marco. 
Contam que, na década de 1930, buscou 
confirmação de seus orixás na Bahia, no Terreiro 
do Gantois, onde lhe foi confirmado Iansã e 
Ogum. No entanto, sua iniciação não estava 
destinada ao candomblé e foi direcionada, por 
seus guias, a ser iniciada por Mãe Alta na Casa 
Nagô em São Luís, onde ganhou seu gentio 
Dom Luís Rei de França (Azevedo, 2014).  

De certa forma, podemos considerar a 
trajetória de Dona Maria Natalina muito 
similar, conforme suas devidas 

150 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 144-158, Jun/2025 

contextualizações. Sem dúvidas a experiência do 
caminhar de uma conduziu a da outra. 

 
[...] contei para ela que eu já tinha andado até 
pelo hospício e ela disse - “traz tua mãe aqui 
que eu quero conversar com ela, tu ainda é 
muito de menor e tenho que conversar com 
ela para saber o que ela vai me dizer” - mas 
disse que ela não viria, por ser muito religiosa e 
não gostar dessas coisas. “Eu não vou dizer pra 
ela sair da religião dela não, só quero conversar 
com ela”. Aí eu fui para casa e vi que estava 
todo mundo apavorado não sabendo onde eu 
estava [...] e depois a mamãe foi lá, para saber 
se eu estava lá mesmo. Ela falou com Dona 
Maria Aguiar - “sua filha tem que se tratar, eu 
não estou pedindo pra ela vir pra cá, ela pode 
ir em outros terreiros se quiser, mas ela tem 
que se tratar. Isso aí é arriscado, os guias fazem 
até uma maldade, pegar ela de repente jogar na 
frente do carro, capaz de morrer de repente”. 
Minha mãe disse que não, que não tinha 
dinheiro para isso, daí Dona Maria Aguiar 
disse - “trato sua filha de graça, não quero 
nenhum tostão, ela tem uns guias 
maravilhosamente bacana, eu trato ela de 
graça” - e a mamãe perguntou se eu ia ficar 
ainda pegando esses negócios - “não, ela fica 
boa, só vai pegar esses negócios no terreiro. 
Daqui para fora não vai pegar nada”. Aí a 
mamãe foi, disse que sim, aí eu comecei a me 
tratar na Dona Maria Aguiar. (Costa, 
entrevista pessoal, 16 nov. 2021).  
 

Assim iniciou-se o desenvolvimento de 
Dona Maria Natalina na religiosidade 
afro-amazônica, sendo convidada a compor o 
terreiro de uma das mais renomadas sacerdotisas 
paraenses da época. Seu 
tratamento/desenvolvimento se procedeu 
conforme a seguinte narrativa: 

 
Nos dias de serviço, ela começou a fazer 
remédio, banhos, muitas coisas. Depois, seu 
Paulo Maranhão, aquele dono da Folha do 
Norte [Jornal], disse [...] que eu podia fazer 
meu tratamento todo que ele pagava. Comecei 
a me tratar e ela que fez tudinho, meu 
cruzamento, fez meu batismo. Ela era Mina 
Nagô. Ela era Cearense. Fiz cruzamento, 
batismo, coroação nas sete linhas e o último 

preparo que fiz foi com Dona Herondina, lá 
em São Braz, lá na cruzada de São Braz no 
cemitério. Fiz uma cruzação muito bonita, 
quem pagou toda a despesa foi seu Paulo 
Maranhão. Dona Herondina, baixou ao 
meio-dia, lá era tambor. Nessa época tinha 
licença porque o Barata se tratava com ela. Foi 
pedido aquele espaço e fiz a minha coroação 
com Dona Herondina, afirmei ela como 
minha mãe. Ela não é minha mãe de frente, é 
minha mãe de costa. [...] Agora seu Rompe 
Mato é o meu chefe, porque foi o primeiro 
que eu vi e se apresentava e baixava em mim 
[...] o primeiro guia que recebi. (Costa, 
entrevista pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Temos no trecho o que pode ser 
compreendido como compadrio interclasse, que 
compreendemos em um processo de 
ajustamento entre grupos dominantes e 
dominados, no qual se entrelaçam faces 
constitutivas da sociedade ordenadora de 
ligações de interesses, as quais constroem 
assimetrias de poder, com base na 
incompatibilidade de coexistência de uma 
consciência niveladora subordinada por uma 
base econômica, disposta por uma natureza 
mística (Franco, 1997; Monteiro, 1974).  No 
caso, Paulo Maranhão, um importante 
empresário da cidade, apadrinhou Dona Maria 
Natalina na ocasião, sustentando atividades as 
quais não teria condição de realizar.  

Devemos então nos indagar o motivo 
que estabeleceu essa ligação? Poderia ter sido em 
decorrência de sua devoção aos guias espirituais, 
por tê-lo ajudado em alguma situação. De 
acordo com nossas vivências em terreiros, 
podemos dizer que normalmente são questões 
de saúde, financeira ou amorosas. Outra 
proposição que levantamos é a ocorrência de 
uma afinidade com Dona Maria Natalina, na 
ocasião muito jovem, ou por alguma de suas 
entidades ter lhe falado alguma coisa que lhe 
ajudou ou conseguiu ganhar o seu respeito. Não 
podemos deixar de frisar o compadrio vertical de 
Magalhaes Barata com a liberação para a 
utilização de um espaço público. 

 
151 



Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Diogo Jorge de Melo, Priscila Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza, Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 

 

​ Com relação a questões litúrgicas 
narradas, elas são descritas conforme a tradição 
de muitos terreiros denominados de umbanda 
de Belém, se distinguindo das tradições do 
tambor de mina. Como cruzamento, batismo e 
coroação das sete linhas, presentes na umbanda 
local. No entanto, Dona Maria Natalina afirma 
a sacerdotisa como mineira, mina nagô. Esta 
questão  exemplifica em parte a  formação da 
umbanda paraense, configurada a partir de 
cruzamentos entre pajelanças, tambor de mina, 
a umbanda carioca, o kardecismo e, 
posteriormente, candomblés. Tal narrativa 
corrobora essa acepção de hibridismo e desvela 
singularidades da tradição de seguimentos 
nominados de umbanda. Em nosso ponto de 
vista, Dona Maria Aguiar se configura como um 
elo explicativo desse processo, o qual é possível 
vislumbrar por meio do testemunho de Dona 
Maria Natalina. 
 
 
Provação e resignação: a umbanda de 
Dona Maria Natalina 
 

Em um segundo momento de sua 
trajetória, da sua consagração como sacerdotisa 
com Dona Maria Aguiar falou do seu caminhar 
na umbanda. Caractterizou seu movimento 
nesse terreno como um importante momento 
em sua trajetória, pois encaminhou sua narrativa 
para designar a grande provação de sua vida, que 
a afastou do sacerdócio. 
 

Eu frequentei muito a casa da Dona Maria 
Aguiar, frequentei mais de dez anos, aí depois 
eu conheci esse que foi meu marido, casei e 
tudo. Quando me casei, fui pedir permissão 
para ela e foi aí que passei para umbanda. 
Porque ficava ruim para mim. Casei-me, tinha 
minha casa e o marido trabalhava na 
aeronáutica. As vezes que ele vinha almoçar e 
eu estava para o tambor, vinha duas horas da 
manhã e eu achava chato. Falei com Dona 
Maria Aguiar e ela aceitou. Com o tempo, 
achei uma mãe de santo, justamente a Dona 

Nevinha, ela era alagoana. Tive que fazer tudo 
de novo porque para entrar para a umbanda 
tem que fazer obrigação, arriar a obrigação, 
esses trabalhos assim. Não é só um 
preparozinho não, mas já paguei. Fui lá e 
frequentei três meses, já era desenvolvida, para 
me poder preparar. Depois que me preparei 
tudo de novo e daí que vim para cá, para 
trabalhar em casa. (Costa, entrevista pessoal, 
16 nov. 2021). 

 
O evento divisor desse momento foi o 

seu casamento, que muda a sua rotina e 
prioridades, conforme proferido e realidade 
vigente na época, seu compromisso mais 
importante era cuidar de seu cônjuge. Dona 
Maria Natalina sempre narrou um amor muito 
grande por seu marido, o que é importante para 
compreendermos a sua narrativa.  

Seu depoimento desvelou também 
outra personagem, Dona Nevinha, a alagoana 
que a preparou na umbanda. Não conseguimos 
mais informações sobre esta sacerdotisa, além do 
proferido pela própria Dona Maria Natalina. O 
que podemos especular é que tal sacerdotisa 
devia possuir uma tradição distinta da de Dona 
Maria Aguiar ao ponto de diferenciar uma 
como mineira e outra como umbandista. Talvez 
Dona Nevinha carregasse forte influência da 
religiosidade alagoana, a exemplo de segmentos 
como catimbó ou da jurema, ou fortes vínculos 
com a pajelança cabocla. 
 

Primeiro, eu tive 25 filhos de santo. Então era 
assim, eram 10 homens e 15 mulheres. Não 
cheguei a preparar porque filho dá muito 
trabalho, um trabalho muito grande. Porque 
assim, eles começam tudo bem e depois um 
quer ser melhor que o outro. Começa aquelas 
brigas no terreiro, aquelas conversas furadas 
[...] eu não gosto de confusão dentro do 
terreiro. (Costa, entrevista pessoal, 16 nov. 
2021). 
 

Aponta que teve diversos discípulos, um 
aspecto não mais visualizado no presente, pois 
trabalha sozinha, contando com ajuda de 
amigos e familiares. Os autores muitas vezes 

152 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 144-158, Jun/2025 

foram acionados para exercer tal função. Dona 
Maria Natalina descreveu seu ápice como 
sacerdotisa, o qual será rompido a partir dos 
acontecimentos conseguintes, adentrando no 
momento da provação. 
 

Eu sei que quando meu marido morreu, fiquei 
dez anos com ele, me casei com 17 anos. Aí, eu 
me desesperei muito, gostava demais dele, era 
doida por ele. Morreu rápido, de problema de 
coração [...] Ele foi trabalhar, e lá no serviço 
dele ele caiu e foi para o hospital [...]e só de 
noite me avisaram. Fui eu e minha mãe, ele 
morreu às duas da manhã [...] Ele morreu e eu 
endoidei, mas endoidei sabendo, não de pegar 
santo. Foi o maior choque que levei na minha 
vida. Aí, eu falei que não queria mais trabalhar 
no santo, não queria que ninguém falasse 
disso. Os meninos que estavam comigo [...] - 
“olha meus filhos, é o seguinte, vocês 
procuram outro terreiro. Porque aqui eu não 
vou mais trabalhar. O que eu vou fazer para 
vocês, qualquer um de vocês que quiserem 
uma imagem, vultos podem levar”. Eu tinha o 
seu Rompe Mato enorme, muita coisa boa. 
Era grande o terreiro, ficava ao lado de casa, 
maior do que esse aqui. [...] Esse negócio de 
roupa, guia, esses negócios tudo, eu tinha um 
baú grande. Eu peguei as espadas, tapetes 
lindos, aquelas guias e botei tudo lá dentro [...] 
tinha muita coisa. Enchi aquele baú de tudo 
que era arrumação de caboclo. O meu 
sobrinho que vinha chegando me ajudou a 
levar para fora. Peguei um litro de gasolina e 
lavei tudinho. Mamãe chegou e disse – “tá 
ficando doida né” - e eu falei que não queria 
conversa e joguei o fósforo. Queimou tudo, 
quebrando tudo. Aí mamãe disse - “não faz 
isso minha filha” - e eu falei que o que eu 
queria saber de agora em diante é que eu sou 
eu mesma, não tem mais negócio de mãe de 
santo nem nada, acabou o santo. (Costa, 
entrevista pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Aqui temos o fator da reviravolta em sua 
espiritualidade, um momento de tristeza que 
colocou sua fé em provação, tomando uma 
decisão ríspida de rompimento com sua 
religiosidade e dissolvendo seus vínculos 
simbólicos, doando e ateando fogo em objetos 
religiosas. Sendo este o rompimento da fase de 

Dona Maria Natalina como mãe de santo, com 
casa aberta e com diversos discípulos. Ousadia, 
que segundo ela, teve consequências. 
 

Depois de quinze dias, estava chegando em 
casa e vi que tinha muita gente vindo falar 
comigo - “oh minha mãe, tô com tanta pena da 
senhora” - e fiquei sem entender. Já perto da 
minha casa, vi que ela tinha pegado fogo, ela 
era de alvenaria. Até os tijolos estavam 
queimados, não tinha nada. Geladeira, 
guarda-roupas, não tinha nada. O Botijão 
explodiu e acabou. Eu fiquei doida, doida, 
endoidei. Sem marido, sem casa - “o que vou 
fazer da minha vida meu deus”. Aí fiquei 
pensando, mamãe disse - “eu não te falei”. 
Ficamos só com a roupa do corpo. Passava a 
noite sem dormir, eu chorava, vomitava, 
pintava o sete - “meu Deus o que vou fazer só 
eu e meus filhos aqui”. Mamãe me 
esculhambava se eu dava uma brecha. Voltei 
com minha mãe de santo Dona Maria Aguiar. 
Ela disse - “eu já sei, Natalina tu tá numa peia 
né?”. Falei para ela que não podia dormir e não 
tinha sossego e ela disse - “estás brincando com 
santo, acha que santo é santo? Que não faz 
nada para ninguém? Na hora de dar porrada 
eles dão mesmo. Quem manda queimar o que 
não era teu, olha aí”. Eu estava magrinha, só o 
osso. Ela disse - “eu não vou levantar tua peia, 
mas eu vou mandar uma carta, pro Negreiro, é 
um grande amigo aqui do terreiro, lá do 
Maranhão, para ele ver se pode fazer alguma 
coisa por ti. Está indo um casal para lá, para a 
semana, e se ele quiser tu vais, ele é o único que 
pode levantar tua peia”. Aí, eu fiquei - “o que é 
que eu faço?”. Eu tinha um dinheiro guardado 
na caixa econômica. Peguei e falei para mamãe 
e ela disse - “olha minha filha tu vais, porque já 
que ela não pode levantar tua peia, te dar uma 
peia eu sei te dar, mas levantar não” [...] 
(Costa, entrevista pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Tal acontecimento fatídico é fortemente 
associado à uma consequência imposta por seu 
ato de revolta e imprudência com a sua missão 
religiosa. Ela, em diversos momentos, se 
pronunciou falando que não tinha ninguém na 
casa e que tudo aconteceu quando seus filhos 
não estavam, quando foi resolver algumas 
questões na aeronáutica, referente a sua pensão. 

 
153 



Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Diogo Jorge de Melo, Priscila Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza, Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 

 

Um acontecimento colocado como um processo 
de lição da espiritualidade. Observamos esse fato 
na narrativa de Dona Maria Aguiar, ao falar que 
estava em peia e que não devia ter queimado o 
que não era dela. O termo peia tem origem no 
ato de ser chicoteado e, regionalmente, pode ser 
entendido como apanhar em um sentido de 
aprender uma lição. Uma mãe quando castiga 
seu filho para ensinar a se comportar, dá uma 
peia. Para os afro-amazônicos, estar em peia é o 
mesmo que sofrer punições, principalmente por 
causa do seu descaso com a sua espiritualidade. 

Conforme expressou, ela estaria em 
dívida com a espiritualidade e precisava se 
redimir e tal peia seria tão forte que Dona Maria 
Aguiar se considerou incapaz de resolver e 
apresentou a solução dela ir para o Maranhão, 
para ser tratada por Zé Negreiro. Devemos 
destacar que a origem do tambor de mina é no 
Maranhão, logo, ele é um forte ponto de 
referência para os afrorreligiosos, os quais 
sempre se referem à força da religião neste 
território e dos sacerdotes(as) e seus encantados.  

Sobre sua estada no Maranhão e seu 
encontro com Zé Negreiro, narrou:  

 
[...] é num lugar chamado Turú, bairro do 
Turú. O terreiro dele é essa área todinha 
[gesticula]. A casa dele fica para frente e o 
terreiro para o final do quintal. Tinha muita 
planta, laranjeira, espinheira, limeira e tanta 
quanto é fruta. É enorme o terreiro dele. Tem 
muita gente para trabalhar [...] ele fez um 
trabalho muito bom para mim, muito bonito. 
Reuniram todos os filhos de santo para fazer 
um trabalho para mim na praia do Olho 
D'água, de noite. Começou às 07 horas e 
terminou às 03 horas da manhã. Zé Raimundo 

me esculhambou. [...] eu pedi um tempo e fiz 
uma obrigação para poder começar a 
trabalhar, seis meses depois [...] quando eu 
estava no Maranhão, na casa do Seu Negreiro, 
égua, aquele homem trabalhava. Ele recebia o 
Seu Légua [...] baixava lá pelas 10 horas da 
noite. Sabe aquele camburão de cachaça? Ele 
deixava ao lado dele. Tinha um charuto e um 
chapéu muito grande. Ele se sentava e atendia 
o pessoal enquanto bebia cachaça, só cachaça. 
Pegava aquele botijãozinho e colocava na boca 
e bebia tudinho. Quando ele terminava, umas 
3 horas da manhã [...] aí ele dizia - “olha minha 
gente, eu já vou me embora, quem tiver 
energia que não puder ficar dentro do terreiro 
vá lá pra fora”. Olha, quando ele se despedia 
assoprava aquele vapor daquela cachaça, ficava 
aquele fumaceiro. Depois que ele ia embora, se 
você chegasse perto do seu Zé não sentia 
nenhum cheiro de cachaça. (Costa, entrevista 
pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Ela descreveu sua experiencia com Zé 
Negreiro, mencionando alguns trabalhos 
realizados e a dinâmica do seu terreiro e seu 
encantado Légua Boji Bua. Este considerado um 
dos patriarcas da famosa família encantada de 
Légua ou Codó. Sobre Zé Negreiro (Figura 3 e 
4) sabemos que foi um renomado sacerdote do 
Maranhão e seu terreiro era conhecido como 
Terreiro de Légua Boji Bua da Trindade, na 
linha da mina nagô. Este foi aberto em 1945, no 
bairro do Turú, em uma área rural nas cercanias 
de São Luís e era sempre mencionado em 
jornais, envolvendo casos de políticos famosos. 
Inclusive, existem relatos de sua amizade com 
José Sarney, o qual mandou abrir a estrada do 
Turú (Maranhão, 2018). 
 

154 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 144-158, Jun/2025 

 

Figura 3: Fotografias de Zé Negreiros presente em distintos jornais. 
Fonte: O Globo de 03/08/1954 e Jornal PQN de 03/10/1951. 

 

 

Figura 4: Fotografia de atividades no terreiro de Zé Negreiros. 
Fonte: O Globo de 03/08/1954. 

 
Encontramos novamente uma relação 

de compadrio interclasse, agora entre Zé 
Negreiro e a alta sociedade maranhense, 
inclusive José Sarney. O interessante deste fato é 
que Zé Negreiro fazia parte da rede de 
sociabilidades de Dona Maria Aguiar e ambos 
conjugavam desse status de afrorreligiosos 
apoiados por políticos, isso, em nosso ponto de 
vista, denota uma complexa relação de 
apadrinhamentos, configurados na existência de 
uma rede informacional complexa entre 
sacerdotes e políticos.  

 
Quando foi para vir embora, depois que 
terminou meu serviço, ele chegou para mim - 
“olha, sua baixinha, a senhora vai ter uma 
surpresa” - aí eu disse - “olha meu velho é boa 

ou ruim? Porque de ruim vai vir correndo” - aí 
ele disse - “é uma notícia boa”. Ele disse que a 
primeira surpresa é que iria embora amanhã. A 
outra é - “você vai ganhar uma casa, vão fazer 
uma surpresa é de um casarão onde era sua 
casa, aquele povo gosta muito de você 
baixinha, pessoal gosta muito de você e eles 
vão fazer uma surpresa pra você [...] e ele disse - 
“amanhã você vai embora pro casarão. Você 
não tá acreditando?” - e falei que estava - “é 
porque você está me olhando” - e disse que 
não era essa impressão. Conversei com ele, me 
puxou a orelha e não ficar de doidice se não 
pode ser fatal para mim. Fiquei pensando, 
“como vou me embora amanhã?”. Dona Maria 
Aguiar ficou de mandar um dinheiro para 
mim - “eu tô sem um tostão e não conheço 
ninguém que vai pra Belém? Voando eu sei 
que não vou! Como é que vou amanhã, já que 

 
155 



Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Diogo Jorge de Melo, Priscila Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza, Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 

 

Seu Légua falou” [...] Quando foi umas 04 
horas, seu Zé Negreiro estava dormindo. Eu 
desci e a Dona Benedita que era esposa dele foi 
chamar ele - “tem gente te chamando aí”. Era 
um amigo dele [...] estava vindo de Belo 
Horizonte e estava passando lá e aí deu 
vontade de ir lá falar com Seu Zé. Esse rapaz 
vinha aqui para Belém. Os dois conversaram 
até que esse amigo perguntou - “não tem nada 
que queria levar pra Belém?” - e seu Zé 
respondeu - “olha rapaz, eu não sei, tem uma 
senhora lá de Belém que ela quer voltar, mas 
nunca tem oportunidade” - e esse amigo falou 
- “então vamos agora”. (Costa, entrevista 
pessoal, 16 nov. 2021). 
 

Assim registramos a resignação de Dona 
Maria Natalina e quando retornou a Belém, 
conforme as previsões de seu Légua, ganhou 
uma casa nova para voltar a atuar como 
sacerdotisa de umbanda, realizando seus 
trabalhos, agora no modelo encontrado 
atualmente. Sozinha, como na pajelança, 
cuidando de diversos clientes em sua sala de 
cura (Figura 5), onde esporadicamente realiza 
algumas festividades, com toque de tambores. 
 
 
 

 

 Figura 5: Dona Maria trabalhando em sua sala de cura, no dia 26 de dezembro de 2021 no aniversário da Dona Herondina. 
Fonte:  Fotografias de Diogo Melo, 2021. 

 
 

 

Considerações finais 
 

A trajetória de Dona Maria Natalina 
nos mostrou diversos fatos de sua vida e nos 
direcionou a entender aspectos de outras 
afrorreligiosas(os) de destaque no cenário 
amazônico. Conseguimos assim identificar 
distintos momentos, como sua convocação 
espiritual, o seu encontro com o tambor de 
mina de Dona Maria Aguiar, iniciando-a em seu 
sacerdócio. Depois sua ida para a umbanda, com 
Dona Nevinha, a qual não conseguimos grandes 
informações. Apresentamos assim demarcações 

sobre a denominação umbanda no cenário de 
Belém e averiguamos ligações de terreiros deste 
segmento com a ritualística de Dona Maria 
Aguiar, como: cruzamento, batismo e coroação 
das sete linhas. Por fim, tivemos sua provação, 
com a morte de seu marido, e sua resignação, 
quando retoma seu sacerdócio por intermédio 
do sacerdote maranhense Zé Negreiros. 

Dona Maria Aguiar, além de ter sido sua 
iniciadora foi uma grande amiga, a qual a 
instruiu e socorreu em diversas ocasiões, sendo 
nessa relação interessante perceber os vínculos 
entre mestra e pupila, além da percepção do 

156 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 144-158, Jun/2025 

compadrio interclasse. Este aspecto apontou a 
existência de uma complexa rede informacional 
e de sociabilidade. Destacam-se as relações de 
Maria Aguiar com Zé Negreiro, ambos 
cuidadores e protegidos de políticos. O 
interessante era que ambos mantinham contato 
entre si, sendo muito interessante o fato de 
Dona Maria Aguiar tê-la enviado para o seu 
terreiro nesta ocasião. Provavelmente na ocasião 
ela não devia estar trabalhando ou por algum 
outro motivo se considerou inapta para resolver 
a questão. Sabemos que não é comum uma 
sacerdotisa(te) indicarem outras pessoas ou 
assumirem a incapacidade de resolver alguma 
questão espiritual, a não ser que seja para uma 
pessoa com fortes vínculos sociais, como suas 
respectivas mães e pais de santo. 
​ Por fim, evidenciamos a percepção de 
que a trajetória de Dona Maria Natalina foi 
atravessada por questões de gênero e raciais. 
Destacamos contextualizações sociais, como a 
estigmatização com a loucura ou possessão 
demoníaca. Presenciamos assim força de sua 
história de vida e suas superações. Por isso 
exaltamos a compreensão de Da Rosa (2019) 
sobre a importância de se trabalhar com 
memórias de mulheres afrodiaspóricas 
pensando em sentidos de resistência e de 
relações complexas entre passado, presente e 
espiritualidade. Evocamos, por fim, Lélia 
Gonzáles (1984)  ao destacar que a memória se 
configura como consciência social,  
cabendo-nos realizar projeções críticas das 
clivagens sociais que se acentuam. Conforme 
algumas questões apontadas, como o compadrio 
interclasses e o racismo estrutural e religioso, 
que acabam por nos desvelar diversas 
possibilidades existenciais vividas.  
 
 
Notas 
 
1 O termo significa dançar no terreiro durante as 
festividades. 

2 Canal do YouTube do Museu Surrupira: 
https://www.youtube.com/watch?v=v2YApuBWHCE&
t=2910s. 
3 Agradecemos Marcelo Coelho Campos pelas 
transcrições realizadas em suas atividades como bolsista 
PIBIC. 
4 Hoje Passagem Maria Aguiar em homenagem a 
sacerdotisa, localizada ao lado de onde funcionou o seu 
terreiro (Azevedo, 2014). 
5 Empregado entre aspas, defendemos a existência do 
racismo religioso, parte do racismo estrutural existente 
socialmente. 
 
 
Referências 
 
AZEVEDO, Pierre de Aguiar. Dar passagem à 
memória: uma análise da trajetória de Maria Aguiar 
e suas contribuições sociopolíticas para a formação 
da religiosidade afro-amazônica em Belém do Pará. 
2014. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação 
em Ciências Sociais), Universidade Federal do Pará, 
Belém, 2014. 
 
 
BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: lembranças de 
velhos. São Paulo: Companhia das letras, 1994. 
 
 
DA ROSA, Estefânia Jaékel. O Feitiço da Preta 
Velha tem (Re)existência de Preta Nova: uma 
Etnografia Arqueológica da Materialização do 
Sagrado Afro-diaspórico na Vida Cotidiana das 
Periferias de Bagé e Pelotas, RS. 2019. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia), Universidade Federal 
de Pelotas, Rio Grande do Sul, 2019. 
 
 
FOUCAULT, Michel. História da loucura na 
Idade Clássica. São Paulo: Perspectiva, 2008. 
 
 
FRANCO, Maria Sylvia de Carvalho. Homens 
livres na ordem escravocrata. São Paulo: UNESP, 
1997. 
 
 
GIBBS, Graham. Análise de dados qualitativos. 
Porto Alegre: Artmed, 2009. 
 

 
157 



Memórias e trajetórias de Dona Maria Natalina Santos Costa (1943-): uma sacerdotisa das encantarias afro-amazônicas em Belém (PA) 
Diogo Jorge de Melo, Priscila Faulhaber, Ana Cristina Silva Souza, Ramon Augusto Teobaldo Alcantara 

 

GOFFMAN, Erving. Estigma: Notas sobre a 
manipulação da identidade deteriorada. Rio de 
Janeiro: Zahar Editores, 1982. 
 
 
GONZALES, Lélia. Racismo e sexismo na cultura 
brasileira. Revista Ciências Sociais Hoje, 1984, 
p. 223-244. 
 
 
LEACOCK, Seth; LEACOCK, Ruth. Spirits of 
the Deep: a study of an afro-brazilian cult. Nova 
York: Anchor Book, 1972. 
 
 
LUCA, Taíssa Tavernard de. Devaneios da 
memória: a história dos cultos afro-brasileiros em 
Belém do Pará na versão do povo-de-santo. Trabalho 
de Conclusão de Curso (Graduação em História), 
Universidade Federal do Pará, Belém, 1999. 
 
 
MELO, Diogo Jorge de Melo. Festas de 
Encantarias: as religiões afro-diaspóricas e 
afro-amazônicas, um olhar fratrimonial em 
museologia. Tese (Doutorado em Museologia e 
Patrimônio), Universidade Federal do Estado do Rio 
de Janeiro e Museu de Astronomia e Ciências Afins, 
Rio de Janeiro, 2020.  
 
 
MARANHÃO. Terreiro de Zé Negreiros. 2018. 
Disponível em:  
http://www.patrimoniosmaranhao.net/2018/01/23
/terreiro-de-ze-negreiros/. Acesso em: 21 set. 2023. 
 
 
MONTEIRO, Douglas Teixera. Os errantes do 
novo século: um estudo sobre o surto milenarista 
do Contestado. São Paulo: Duas Cidades, 1974. 
 
 
POMIAM, K. Memória. In: Enciclopédia Einaudi 
(Sistemática). v.42. Lisboa: Imprensa Nacional – 
Casa da Moeda, p. 507-516, 2000. 
 
 
 

158 

http://www.patrimoniosmaranhao.net/2018/01/23/terreiro-de-ze-negreiros/
http://www.patrimoniosmaranhao.net/2018/01/23/terreiro-de-ze-negreiros/


  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.11 

O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a  
escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá 

 
The Pillory and the cloak: battles of memory between  

colonial writing and the Tupinamba anticolonial gira 
 

Thiago Florencio* 
 

Palavras-chave: 
Memória 
Escrita colonial 
Manto Tupinambá 
 
 

Resumo: Neste artigo, procuro compreender as batalhas de memória em torno da escrita 
colonial jesuítica e das giras anticoloniais tupinambás. Relaciono a formação da escrita 
colonial às primeiras experiências de catequização do jesuíta Manoel da Nóbrega, cuja 
prática cotidiana de escrever cartas a seus irmãos jesuítas, dentro da doutrina dos Exercícios 
Espirituais, se desdobra no Plano Civilizador (1558), primeira legislação indigenista que 
determinou o estabelecimento do pelourinho nos aldeamentos e de um controle mais 
vigilante e violento sobre os corpos indígenas. Com isso, procuro demonstrar que a escrita 
colonial de Nóbrega se perfaz na tentativa simultânea de apagar as corporeidades indígenas 
e de territorializar seus corpos. Num segundo momento, procuro compreender como o 
campo de memória, que se quer inscrever através da consolidação da escrita colonial, é 
disputado pelas resistências rituais indígenas, com seus mantos e suas giras, cujos modos de 
existência pela perspectiva da performance do tempo espiralar agenciam outros campos de 
memória coletiva, livres das dicotomias excludentes e das lógicas de captura da escrita 
colonial. Nesse sentido, as resistências rituais indígenas vão se configurar, no decorrer da 
colonização, como giras anticoloniais. 

Keywords: 
Memory 
Colonial Writing 
Tupinambá Cloak 
 

Abstract: In this article, I seek to understand the battles of memory surrounding jesuitic 
colonial writing and tupinamba anticolonial giras. I connect the formation of colonial 
writing to the early experiences of catechization by Jesuit Manoel da Nóbrega, whose daily 
practice of writing letters to his Jesuit brothers, under the doctrine of the Spiritual 
Exercises, unfolds into the Civilizing Plan (1558)—the first Indigenous-focused legislation 
that mandated the installation of pillories in settlements and imposed stricter, more violent 
control over Indigenous bodies. Through this, I aim to demonstrate that Nóbrega’s 
colonial writing is achieved through the simultaneous attempt to erase Indigenous 
corporealities and territorialize their bodies. In the second part, I explore how the memory 
field, which seeks to entrench itself through colonial writing, is contested by Indigenous 
ritual resistances—embodied in their cloaks and giras—whose modes of existence, 
grounded in the perspective of spiral time, generate alternative fields of collective memory. 
These resistances operate beyond the exclusionary dichotomies and capture logics of 
colonial writing. In this sense, indigenous ritual resistances will take shape, over the course 
of colonization, as anticolonial giras. 

 
Recebido em 28 de março de 2025. Aprovado em 23 de junho de 2025. 

 
 
Considerações iniciais: o arquivo 
colonial 

 
O arquivo colonial é resultado de um conjunto 

de operações que são ao mesmo tempo militares, 
mercantis, religiosas, pedagógicas, epistemológicas e 

hermenêuticas fundamentadas no paradigma 
sujeito/objeto1, em que o outro colonizado é 
objetificado, reduzido à condição material, ao tempo 
em que o colonizador se investe de um lugar de 
superioridade, elevando-se à condição de sujeito 
universal abstrato e por isso capaz de observar e dar 
sentido a essas coisas, construídas por ele como 

* Doutor em Literatura, Cultura e Contemporaneidade (PUC-RIO). Professor do Departamento de História da Universidade Regional do 
Cariri. E-mail: thiago.florencio@urca.br. 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.11


 
O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá – Thiago Florencio 

 

sendo puramente materiais. O arquivo colonial 
constituiu-se, portanto, a partir dessa lógica em que 
o colonizador se coloca como centro referencial, 
fundamenta a medida de todas as coisas e, assim, 
determina o que tem legitimidade ontológica, 
epistêmica, histórica e espiritual, transformando o 
outro num acervo de “homens-objeto, 
homens-mercadoria e homens-moeda” (Mbembe, 
2018, p. 14). 

Uma das primeiras implicações para 
compreensão da constituição do arquivo colonial é, 
portanto, o advento de um novo modelo de 
subjetividade que gravita em torno da figura do 
conquistador. Sua imagem de “descobridor” do 
Novo Mundo, no alvorecer do século XVI, teria 
precedido, segundo Dussel (1993, p. 36), a fundação 
do ego cogito cartesiano. Ou seja, um século antes da 
fundação do novo modelo de conhecimento 
paradigmático do Ocidente - o “penso, logo existo” 
cartesiano - o “conquisto, logo existo” já lançava as 
bases da constituição do paradigma sujeito/objeto, 
que vai se desdobrar no dualismo ontológico entre 
mente/corpo, cultura/natureza, ciência/encanto, 
moderno/selvagem (Grosfoguel, 2016). Nessa 
equação colonial, o Ego-Sujeito-Moderno se auto 
inscreve como superior ao inventar um 
Outro-Objeto-Selvagem. Como diria Dussel, essa 
invenção do “outro encoberto como si-mesmo” 
desmascara o Mito da Modernidade e seu discurso 
fundador do “descobrimento”. Ou seja, não se trata 
de “descobrimento”, mas de “encobrimento do 
outro para a projeção de si-mesmo” (Dussel, 1993, p. 
36).  

O encobrimento do outro vai implicar, 
séculos mais tarde, na sua racialização, cuja 
culminância será a consolidação do Eu transparente, 
“a figura ontológica que vai se constituir como 
centro da representação da Europa pós-iluminista” 
(Silva, 2022, 24). O Eu transparente é o demiurgo 
das engrenagens estruturantes do capitalismo, com 
sua produção de racialidade e arquivos coloniais. O 
pensador afrocaribenho Frantz Fanon foi um dos 
pioneiros na compreensão de que a raça funciona 
como operador colonial de diferenciação pelo 
estabelecimento de uma linha de humanidade, 
determinando assim quem tem direito existir e quem 
está relegado à “zona de não ser” (Fanon, 2020, p. 
22).  

A montagem do arquivo colonial operada, 
portanto, sob o signo do capital, engendra, segundo 
Mbembe (2018), uma codificação racial em três 
perspectivas: 1. Originária, pois estabelece um juízo 
de identidade em que tudo que não é idêntico a si é 
considerado anormal; 2. Material, pois transforma o 
sujeito racializado em um corpo de extração da força 
de trabalho para atender ao novo modelo de 
produção capitalista; 3. Fantasmática, pois envolve 
os processos inconscientes, em que a raça se converte 
em estrutura imaginária que deturpa o real e sempre 
engendra um duplo, uma máscara, em que o sujeito 
racializado se torna indício de uma ausência.  

Tendo em vista essas três perspectivas de 
codificação racial que constituem o arquivo colonial, 
gostaria de pensar a criação de seus repertórios pela 
práxis de uma escrita colonial, que pode ter seu 
nascimento identificado nos escritos do missionário 
jesuíta Manoel da Nóbrega. Se, por um lado, a 
escrita colonial buscou apagar a memória inscrita nas 
corporeidades indígenas, por outro lado, as 
organizações Tupinambás seiscentistas, junto aos 
Karaís, suas giras e seus mantos sagrados, serão 
fundamentais para combater estes arquivos e 
consolidar um campo de batalha de memórias, que 
irão reverberar, séculos mais tarde, em novas formas 
de incorporação ritual e performances do tempo 
espiralar (Martins, 2021), através da repatriação do 
manto sagrado tupinambá pelos Tupinambás de 
Olivença, no sul da Bahia.  

 
 

O “papel branco” e o pelourinho: 
Manoel da Nóbrega e a formação da 
escrita colonial 

 
O antropólogo Antonio Carlos de Souza Lima, 

ao analisar a “montagem do arquivo colonial 
brasileiro” (Lima, 2005, p. 236 – grifo meu), nos 
explica que a caracterização dos indígenas desde o 
período colonial, a partir do binômio tupis e tapuias, 
nada diz sobre os indígenas em si, e sim sobre sua 
utilidade para os colonizadores. Nesse sentido, “usar 
a imagem do arquivo significa que estamos diante 
(...) de um artefato cultural destinado a conservar, 
guardar, classificar, ordenar, preservar, (...) para 
estruturar uma narrativa que atende muito mais a 

160 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 159-171, Jun/2025 

quem controla o arquivo e as classificações que o 
organizam” (Lima, 2005, p. 237).   

Assim que chega à América Portuguesa para 
integrar o Governo Geral, em 1549, o Padre Manoel 
da Nóbrega comanda a Companhia de Jesus com o 
intuito de converter os povos nativos ao catolicismo. 
Numa de suas primeiras cartas escritas no novo 
continente, Nóbrega diz que “cá poucas letras 
bastam, porque é tudo papel branco e não há mais 
que escrever à vontade” (Nóbrega, 2000, p. 54). Essa 
imagem tão significativa do “papel branco” para se 
referir aos povos indígenas constitui o gesto 
primordial do que estou denominando de escrita 
colonial. Reduzir a corporeidade nativa ao grau zero 
da nudez significa despossuí-la de sua cultura, sua 
história, sua memória e de sua existência. O corpo 
indígena torna-se indício de uma ausência pela qual 
o colonizador fabrica sua própria história. Como 
diria Certeau, o corpo indígena é transmutado no 
“campo de expansão para um sistema de produção” 
(Certeau, 2002, p. 10). Esta projeção de um corpo 
“papel branco” espelha também a de uma América 
virgem, marco zero de um corpo-território pelo qual 
se projeta a unidade de um só Deus, um só Rei, uma 
só língua. Estamos diante da constituição do 
paradigma sujeito/objeto, mencionado 
anteriormente, em que o colonizador se torna sujeito 
da escrita, os indígenas a materialidade objetificante 
do “papel branco”, e o território reduzido à 
perspectiva intocada de uma terra virgem.  

Desde o início da dispersão missionária, Inácio 
de Loyola, fundador da Companhia de Jesus, 
percebeu que sua ordem e unidade dependiam da 
troca sistemática de correspondências. Ele 
estabeleceu a obrigatoriedade de que as cartas fossem 
trocadas regularmente, criando assim um sistema de 
comunicação interna e de troca de informações 
administrativas pelas quais se definiriam as 
estratégias de ação catequética dos missionários. 
Mas, para além de uma dimensão estratégica de 
mapeamento dos indígenas e de seus territórios, a 
escrita funciona também como um gesto profético 
da união de todos os povos no Corpo místico da 
Igreja, procurando atualizar a exemplaridade dos 
relatos bíblicos (Hansen, 1995, p. 97).  

É importante destacar a influência dos 
Exercícios Espirituais de Inácio de Loyola (2006) na 
prática da escrita das cartas. Os Exercícios são um 

conjunto de textos que orientam os jesuítas na 
procura da vontade divina (Loyola, 2006, p. 9). 
Movimento que envolve práticas corporais e 
espirituais, fundamentadas na escritura (Barthes, 
1990, p. 42), para tirar de si todas as “afeições 
desordenadas” e, assim, encontrar a vontade divina. 

  
Assim como passear, caminhar e correr são 
Exercícios corporais, chamam-se Exercícios 
espirituais diversos modos da pessoa se preparar e 
dispor para tirar de si todas as afeicões 
desordenadas. E depois de tirá-las, buscar 
encontrar a vontade divina na disposição de sua 
vida para sua salvação (Loyola, 2006, p. 10 – grifo 
meu). 
 
Roland Barthes (1990, p. 51) percebe nos 

Exercícios um conjunto de atos que se movem 
segundo a “lei da exclusão”. Procura-se eliminar 
continuamente as “afeições desordenadas”, ou seja, 
tudo aquilo que leva a uma aversão a Deus (ou de 
uma aproximação do Diabo). Eliminá-las, 
primeiramente, a partir de um sistema de exame, 
anotações e contabilização obsessivas dos pecados. 

 
Percorrer o tempo que passou desde o momento 
em que se levantou até o tempo do presente 
exame, hora por hora ou período por período; 
marcar na primeira linha, tantos pontos quantas 
vezes caiu no tal pecado ou defeito; (..) comparar o 
segundo dia com o primeiro, isto é, os dois exames 
do dia presente com os do dia anterior. Observar 
se houve melhora de um dia para o outro (Loyola, 
2006, p. 26 e 27).  
 
Uma anotação sistemática dos pecados para 

que estes sejam examinados e, consequentemente, 
extirpados. As cartas jesuíticas seguem o modelo dos 
Exercícios, no sentido de que é por meio de sua 
escrita que o missionário procura, pela ordenação e 
classificação dos pecados indígenas, examiná-los em 
seu conjunto para depois traçar o mapa da 
conversão. Pecados que, para Nóbrega (2000, p. 48), 
estão arraigados nos corpos indígenas, onde 
predomina a presença demoníaca do “apetite 
sensual”.  

 
Mas é muito de espantar ter dado tão boa terra 
tanto tempo a gente tão inculta (...) Regem-se por 
inclinação, a qual semper prona est ad malum 

 
161 



 
O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá – Thiago Florencio 

 

[sempre é propensa para o mal], e apetite sensual, 
gente absque consilio et sin prudentia [afastada do 
bom senso e da prudência].  
 
Como na primeira semana dos Exercícios, o 

jesuíta procura classificar os diversos pecados em 
uma sequencia de descrições e enumerações que se 
coloca a serviço de uma práxis: extirpar as “afeições 
desordenadas” arraigadas nos corpos indígenas para 
que assim, possam encontrar a vontade divina. 
Escrever cartas deve ser entendido, no caso dos 
jesuítas espalhados pelo mundo, como ação 
pragmática e performativa que participa do ato de 
converter. É pela escrita que se procura “captar o 
signo da divindade” (Barthes, 1990, p. 46) e extirpar 
dos corpos nativos a presença do “inimigo da 
humana geração”. 

 
(...) espantam-se eles muito de sabermos ler e 
escrever, do que têm grande inveja e desejo de 
aprender, e desejam ser cristãos como nós, e só o 
impede o trabalho de os apartar de seus maus 
costumes, no que agora é todo o nosso estudo 
(Nóbrega, 2000, p. 48). 
 
O espanto e a inveja demonstrados pelos 

indígenas diante do poder da escrita parecem 
sustentar, aos olhos de Nóbrega, a vontade que têm 
de serem cristãos. O corpo nativo como página 
aberta à escrita e o missionário como sujeito de ação 
da escrita se conjugam a uma só finalidade: apartá-los 
“de seus maus costumes”, aos quais Nóbrega diz 
dedicar nesse momento “todo o nosso estudo”. A 
principal fonte destes “maus costumes” foi 
direcionada para o corpo: nudez, poligamia e 
canibalismo. Nóbrega quer retirar do nativo tudo 
que não é cristão e para isso é necessário polir seu 
corpo, no sentido de retirar as camadas ásperas que o 
impedem de manifestar a Graça divina. As letras a 
serem inscritas no corpo indígena constituem a 
narrativa que unirá o gentio e o jesuíta ao corpo 
místico da Igreja.  

O “papel branco” funciona como um 
espelho que reconstitui, pelo olhar do missionário, a 
unidade da linguagem divina. Assim como pregar, 
assim como ensinar nos colégios o ABC, escrever é 
re-unir todos na linguagem divina que foi separada. 
Segundo Foucault (1990), o pensamento do século 
XVI move-se na ordem da semelhança, ou seja, as 

relações se estabelecem pela regra da similitude. No 
caso de Nóbrega, há uma narrativa primitiva que 
contém todas as coisas e todos os nomes. Essa 
narrativa é a vida de Jesus Cristo. A Companhia de 
Jesus, como seu nome bem diz, existe em/para Jesus 
e se insere nas coisas do mundo tendo em vista a 
exemplaridade de Seu sacrifício. O fim último da 
existência da Companhia é a Salvação, que deve se 
fundamentar na união de todos em Sua pessoa. 
Como um livro contém as palavras de seu autor, as 
coisas e os seres do mundo contêm as palavras de 
Deus. O que constitui o signo em seu valor singular 
é a semelhança. Portanto, assim como as coisas 
devem encontrar seus equivalentes nas palavras, as 
palavras divinas proferidas pelo missionário 
peregrino devem encontrar eco no corpo do gentio. 
Embora Nóbrega projete nesse corpo o desejo de 
uma “página branca”, sabemos que ele é carregado 
de memórias, vestido de significados: tatuagens dos 
inimigos deglutidos, cocares, botoques, ossos e 
artefatos perfurando a pele. Para os indígenas, estes 
elementos constituem suas memórias e existências. 
Para Nóbrega, estes elementos potencializam seus 
“maus costumes”.  

O missionário procura, portanto, frente a 
diversidade dos costumes indígenas, restituir a 
grande “planície uniforme das palavras e das coisas” 
(Foucault, 1990, p. 55). As escolas de ler e escrever, 
as pregações e a escrita funcionam como meios de se 
restituir a unidade entre a palavra sagrada e o corpo 
indígena. Por meio da escrita, aproxima-se o corpo 
indígena (pecador e dessemelhante) das palavras da 
semelhança, presentes na Bíblia sagrada, e 
explicita-se o jogo de similitudes que se estabelece 
entre ambos. Jogo em que “a arte jesuítica de 
escrever cartas e a prática da conversão revelam-se 
símiles entre si” (Pécora, 2001, p. 43).  

No entanto, a projeção do corpo indígena como 
papel branco se transforma radicalmente a partir de 
1556, quando o primeiro Bispo da América 
Portuguesa, Pero Fernandes Sardinha, foi devorado 
em ritual antropofágico pelos Caetés. Após esse 
episódio, o que ainda restava de dúvida em relação 
ao método de conversão por amor e caridade se 
dissipou definitivamente e os nativos passam então a 
ser vistos como “boca infernal”, “cruéis e bestiais (...) 
carniceiros de corpos humanos” (Nóbrega, 2000, p. 
279). Entre o “papel branco” e a “boca infernal”, há 

162 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 159-171, Jun/2025 

menos de dez anos de convivência de Nóbrega com 
os indígenas, tempo que determinou uma virada 
representativa e política na forma de tratamento dos 
jesuítas em relação aos nativos.  

Nóbrega escreve em 1558 um texto que ficou 
conhecido como o Plano Civilizador ou Plano das 
Aldeias, onde expôs os novos métodos de 
evangelização, fundamentados em um maior 
controle moral sobre o indígena através da nova 
“lei”.  

 
A lei, que lhes hão-de dar, é defender-lhes comer 
carne humana e guerrear sem licença do 
Governador; fazer-lhes ter uma só mulher, 
vestirem-se pois têm muito algodão, ao menos 
despois de cristãos, tirar-lhes os feiticeiros, 
mantê-los em justiça entre si e para com os 
cristãos; fazê-los viver quietos sem se mudarem 
para outra parte, se não for para antre cristãos, 
tendo terras repartidas que lhes bastem, e com 
estes Padres da companhia para os doutrinarem. 
(Nóbrega, 2000, p. 282) 
 
Nota-se que as proibições se aplicam 

prioritariamente aos costumes do corpo: poligamia, 
antropofagia, nudez. Além disso, há um reforço da 
necessidade de fixá-los no território e afastar os 
“feiticeiros”, visto como principais responsáveis pela 
continuidade dos “maus costumes” indígenas. 
Reduzidos aos apetites infernais do ventre, eles 
deixam de ser compreendidos como “pagãos” e se 
tornam “hereges”, que devem ser capturados em 
guerra justa2 ou violentados junto ao pelourinho, 
caso não se sujeitem à fé católica.  

O Plano Civilizador, proposto por Nóbrega, 
solicitava à Coroa portuguesa a permissão para 
criação de um novo cargo dentro do aldeamento, o 
cargo do Protetor (também chamado de 
“meirinho”), um cristão cujo trabalho é de vigiar e 
punir os indígenas em caso de permanência dos 
“maus costumes”. Além disso, o Plano pede 
autorização para instalação de um Pelourinho no 
espaço público central do aldeamento, de modo que 
os indígenas ficassem sujeitos a serem punidos 
publicamente, de modo “exemplar”, com açoite, 
enforcamento, encarceramento e decapitações, a 
depender da ofensa cometida, como se lê no trecho 
abaixo.  

 

Este foy preso e, por ser a primeira justiça e por 
amor de seu irmão, ho meirinho, foy açoutado e 
lhe cortarão certos dedos das mãos de maneira que 
podesse ainda com os outros trabalhar. Disto 
ganharão tanto medo, que nenhum fez mais 
delicto que merecesse mais, que estar alguns dias 
na cadea. (Nóbrega, 2000, p. 297) 

 
O mais importante atributo do Rei em sua 

expansão pelo além-mar é a administração da Lei, e a 
Coroa encontrou no sistema judiciário uma 
ferramenta conveniente e eficaz para centralização e 
ampliação de seu poder (Schwartz, 2011, 34). Isso 
explica por que o pelourinho, símbolo de justiça e 
autoridade real, costumava ficar no centro das 
principais praças públicas das cidades portuguesas 
do século XVI, onde as autoridades civis liam as 
proclamações e castigavam fisicamente os criminosos 
(Schwartz, 2011, 27).  

Reiterar as palavras sagradas do Salvador pela 
pregação e pela escrita caridosa já não sustenta os 
anseios jesuíticos de conversão, é preciso aplicar uma 
pena exemplar sobre o corpo indígena para que este 
se desgarre definitivamente de seus “maus 
costumes”. Da escrita amorosa do pregador 
peregrino, pela qual os caracteres sagrados de Deus 
se imprimiriam sobre o corpo indígena como em 
uma página branca; à escrita da sujeição, em que o 
chicote irá inscrever com tinta de sangue, os 
ensinamentos divinos sobre um corpo agora de “fera 
brava”, amarrado ao pelourinho. A escrita de 
Nóbrega, atrelada à práxis da conversão, a partir da 
política indigenista de 1558, transmutou-se no 
chicote do castigo exemplar, que sujeitará os 
indígenas à fé em Cristo através da violência e do 
medo. No sítio de suplício do açoite, desenham-se 
agora sobre a carne indígena os traços dessa escrita 
colonial.  

É preciso fazer valer a Lei do Rei: “lhe 
cortaram certos dedos das mãos de modo que 
pudesse ainda com os outros trabalhar”. A escrita 
colonial busca duplicar no corpo-território indígena 
os signos da unidade de Jesus Cristo, mediada pela 
presença centralizada do Rei e de suas Leis. O 
apagamento da memória indígena, pela imagem do 
“papel branco”, não existiria, entretanto, sem sua 
imagem oposta e complementar, a “boca infernal”, 
que explicita justamente o lugar de persistência da 
memória nativa, pela qual se justifica o uso da 

 
163 



 
O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá – Thiago Florencio 

 

violência contra estes corpos. A escrita colonial 
inscreve o corpo nativo pelo duplo signo da 
ausência/monstruosidade.  

Nesse sentido, gostaria de pensar o devir 
colonial do pelourinho em sua condição pioneira de 
monumento público no processo de territorialização 
do aldeamento. Penso o conceito de territorialização 
a partir de Oliveira (1998), definido como um 
processo de reorganização social que implica: a 
criação de uma nova unidade sociocultural mediante 
o estabelecimento de uma identidade étnica 
diferenciadora; a constituição de mecanismos 
políticos especializados; a redefinição do controle 
social sobre os recursos ambientais; e a reelaboração 
da cultura e da relação com o passado. Nesse sentido, 
trago a provocação de pensar numa longa duração 
do pelourinho como monumento público que 
produz uma “economia simbólica da colônia” 
(Mbembe, 2018, p. 224). Para Mbembe, as estátuas 
coloniais configuram um “poder tipicamente 
funerário”, cuja presença no espaço público tem por 
objetivo:  
 

fazer com que o princípio do assassinato e da 
crueldade que personificaram continue a 
assombrar a memória dos ex-colonizados, a saturar 
o seu imaginário e os seus espaços de vida, neles 
provocando, assim, um estranho eclipse da 
consciência e impedindo-os, ipso facto, de pensar 
com clareza. O papel das estátuas e dos 
monumentos coloniais é, portanto, fazer ressurgir 
no palco do presente os mortos que, quando 
vivos, atormentaram, muitas vezes pelo fio da 
espada, a existência dos negros (Mbembe, 2018, p. 
227). 

 
Procuro aqui provocar uma reflexão sobre o 

pelourinho como um de nossos primeiros 
monumentos públicos, que carrega em sua dinâmica 
simbólica, o devir colonial dos monumentos que vão 
ordenar a arquitetura simbólica da exclusão das 
nossas cidades. Não seriam os monumentos 
coloniais extensões simbólicas dos pelourinhos? As 
estátuas coloniais são, segundo Achille Mbembe, 
uma forma de dominação que se inscreve no espaço 
e no imaginário dos corpos racializados, 
aumentando o confinamento e a sujeição nos seus 
cotidianos e inconscientes. As estátuas seriam uma 
forma de culto dos espíritos colonizadores, uma 

forma de celebrar fantasmaticamente a memória da 
morte de milhões de negros e indígenas.  

A escrita colonial se constitui como modo 
simbólico e disciplinar de autoinscrição do 
colonizador como superior, ao inventar um 
colonizado que acumularia o conjunto de 
negatividades que o primeiro, narcisicamente, não 
suporta reconhecer em si mesmo. Grada Kilomba 
situa esse processo como a inscrição narcísica do 
colonizador, que desenvolve duas atitudes em 
relação à realidade: 
 

as partes boas do ego, são vivenciadas como 
partes do Eu. E as partes más são projetadas 
nos outros, e vivenciadas como objetos 
externos maus (...) que incorporam o que a 
sociedade branca tornou taboo: a agressão e a 
sexualidade. (Kilomba, 2019, p. 36-37) 

 
A escrita colonial se vale de repertórios 

simultâneos de apagamento/controle dos corpos e 
territórios nativos, inscrevendo-os como tela de 
projeção das negatividades que o jesuíta deseja 
dissociar de si, as “afeições desordenadas”. Ao 
mesmo tempo, essa projeção – quando se depara 
com a resistência dos modos de existência e 
produção de memória do colonizado – se aproxima 
dos poderes disciplinares da força militar, valendo-se 
dos métodos de terror, medo e violência através da 
tortura e do castigo público exemplar no pelourinho, 
como forma de performatizar a conversão do nativo 
ao modelo de civilidade pretendida como única e 
ideal.  

 
 

Entre mantos e giras anticoloniais: a 
corporeidade tupinambá como agente de 
memória e resistência 

 
O que Nóbrega definiu como “maus 

costumes” eram os saberes e as práticas em torno dos 
quais se estruturava a vivência do tempo e das 
memórias indígenas. As sociedades Tupi 
seiscentistas experienciavam o tempo a partir do 
complexo ritual guerreiro e antropofágico. O 
propósito das guerras não era por domínio 
territorial, muito menos pela escravização dos 
inimigos. Tratava-se de um circuito de vingança em 

164 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 159-171, Jun/2025 

que o inimigo, que já teria devorado um ancestral da 
aldeia contrária, seria por sua vez devorado para 
reincorporação deste ancestral dentro da 
comunidade que o aprisionou. Era o inimigo, 
portanto, que movia a temporalidade tupinambá e 
tal vingança se expressava numa relação entre a 
palavra e o corpo ou, como diz Viveiros de Castro 
(2002, p. 238), em um “duplo esquematismo, verbal 
e canibal”. 

O inimigo aprisionado, geralmente amarrado 
pela cintura, antes de ser abatido para o ritual 
antropofágico, proferia as palavras de seu discurso 
final. Um dos tópicos recorrentes da fala ritual era a 
exaltação de sua valentia, anunciando quantos 
antepassados da aldeia que o aprisionaram já foram 
por ele devorados. Os nomes dos antepassados 
deglutidos, inscritos por meio de escarificações no 
corpo do guerreiro que os vocaliza antes de ser 
morto, serão agora reincorporados à aldeia. E o 
inimigo capturado, por sua vez, terá seu nome 
inscrito na pele do guerreiro que o abateu. Sem ter 
um novo nome gravado em seu corpo, fruto do 
aprisionamento de um cativo, o jovem tupi não 
estaria apto a se casar e ter filhos. Quanto mais 
nomes inscritos, maiores as chances de o bravo 
guerreiro ter reconhecimento social e acesso à 
bem-aventurança, como nos lembra Nóbrega: “Sua 
bem-aventurança hé matar e ter nomes, e esta é sua 
glória por que mais fazem.” (Nóbrega, 2000, p. 249) 

Enquanto o jovem guerreiro se insere no 
Tempo social da comunidade ao obter um nome 
inimigo inscrito em seu próprio corpo, o restante da 
aldeia compartilha, por meio do ritual 
antropofágico, os nomes de seus ancestrais inscritos 
neste corpo adversário. A palavra e o corpo: a aldeia 
devora o contrário, com exceção do guerreiro que o 
capturou. Este tem a palavra do inimigo inscrita em 
sua pele. Antropofagia, escarificações e tatuagens: é 
na relação corporal verbal/corporal com o inimigo 
que se produz a relação entre o passado e o presente. 
“O corpo é uma memória” – como nos lembra 
Pierre Clastres, em sua análise das inscrições 
corporais indígenas (Clastres, 2003, p. 201) – e a 
memória tupi é fabricada nessa relação potencial 
entre palavra e corpo. O corpo é, portanto, o lugar 
privilegiado de produção da memória tupi.  

Como sugere Viveiros de Castro, “as 
sociologias ameríndias formulam-se diretamente nos 

termos de uma dinâmica dos corpos e dos fluxos 
materiais” (Viveiros de Castro, p. 16). É nesse 
sentido que se deve compreender os rituais de 
passagem dos meninos prestes a se transformarem 
em homens (seres sociais), que perfuram seus lábios 
e orelhas: “É essa penetração gráfica, física, da 
sociedade no corpo que cria as condições para 
engendrar o espaço da corporalidade que é, a um só 
tempo, individual e coletiva, social e natural”. O 
fundamento da salvação tupinambá faz-se presente, 
portanto, nessa relação “dialética básica entre corpo e 
nome” (Seeger; Da Matta; Viveiros de Castro, 1979, 
p. 13). Como diz Certeau, ao se referir aos 
Tupinambás observados pelo missionário Jean de 
Léry: “O significante não é destacável do corpo 
individual ou coletivo. Não é, portanto, exportável. 
A palavra aqui é o corpo que significa” (Certeau, p. 
217). 

Essa dimensão do tempo que circula em 
torno das corporeidades e de seus fluxos ancestrais 
contrasta definitivamente com o tempo da salvação 
pós-mortem proposto por Nóbrega em sua empresa 
de conversão católica. Em seu texto Antes o mundo 
não existia, Ailton Krenak (1996) propõe uma 
reflexão filosófica sobre a dimensão do tempo para os 
povos indígenas. O autor nos apresenta 
fundamentos epistemológicos da temporalidade do 
“intelectual na tradição indígena” (Krenak, 1996, 
p.201), para quem a terra e a natureza são espíritos 
com os quais se aprende a dialogar. Acessar a força 
da pessoalidade que habita cada elemento da 
natureza permite a comunicação com a memória 
ancestral, anterior à existência do mundo. Ao ativar a 
memória da criação do mundo, o intelectual 
indígena é capaz de dialogar com os diversos seres da 
natureza e, assim, “puxar o sentido das coisas” e 
compreender a “ligação universal da criação”. Há 
diversas formas de acessar o tempo da criação, seja 
através dos sonhos, seja através da contação de 
histórias ancestrais, que podem ser narradas tanto 
pela fala quanto pela rítmica vibratória das 
performances do canto, da dança e das 
corporalidades.  

 
Algumas danças nossas, que algumas pessoas não 
entendem, talvez achem que a gente esteja 
pulando, somente reagindo a um ritmo da música, 
porque não sabem que todos esses gestos estão 
fundados num sentido imemorial, sagrado. 

 
165 



 
O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá – Thiago Florencio 

 

Alguns desses movimentos, coreografias, se você 
prestar atenção, ele é o movimento que o peixe faz 
na piracema, ele é o movimento que um bando de 
araras faz, organizando o vôo, o movimento que o 
vento faz no espelho da água, girando e 
espalhando, ele é o movimento que o sol faz no 
céu, marcando sua jornada no firmamento e é 
também o caminho das estrelas, em cada uma das 
suas estações. Por isso que falei a você de um lugar 
que a nossa memória busca a fundação do mundo, 
informa nossa arte, a nossa arquitetura, o nosso 
conhecimento universal. (Krenak, 1996, p. 202).  

 
Os rituais presentificam o tempo ancestral 

pelo canto e pela dança: trata-se de modos distintos 
de preparar o corpo para estar sempre dinamizando a 
criação do mundo na espiral do tempo ancestral, 
pois “quando nós narramos as histórias antigas nós 
criamos o mundo de novo, limpamos o mundo” 
(Krenak, 1996, p. 204).  

A perspectiva de futuro, tão cara ao Ocidente 
em sua obsessão pela marcha progressiva e linear da 
história, para o indígena, seria então ancestral: “todo 
esse futuro aconteceu na criação do mundo” 
(Krenak, 1996, p. 204). Nesse sentido, a necessidade 
de registrar e armazenar o passado em arquivos 
torna-se secundária, pois o que interessa ao 
intelectual indígena não é a reconstituição da 
história, e sim o acesso à memória ancestral da 
criação. A temporalidade indígena é circular, ou 
melhor, no dizer de Martins (2021) “espiralar”. 
Acessar a memória da criação é entrar no movimento 
do tempo espiralar.  

A memória da ancestralidade indígena é de 
ordem distinta daquela reivindicada pela 
historiografia tradicional brasileira. Como nos 
lembra Monteiro (1996), no senso comum de nossa 
história ocidentalizada, o indígena, ao mesmo tempo 
em que deve estar encerrado no passado, deixa de 
existir como devir. Frente ao avanço da civilização, 
ele estaria sempre fadado ao signo da extinção, seja 
pelo genocídio, seja pela aculturação. Uma 
perspectiva estereotipada de reduzir os indígenas ao 
que Almeida denominou “dualismo simplista”, que 
divide os povos indígenas em “aculturados” e “índios 
puros” (Almeida, 2010). O primeiro desaparece por 
seu contato com a civilização. O segundo só pode ser 
visto por sua distância em relação à civilização. Entre 
esses dois pólos, a impossibilidade de o indígena 

existir em seu próprio tempo e espaço. Encurralado 
entre a suposta pureza de um passado primitivo e a 
inevitável contaminação frente ao avanço da 
civilização, restaria ao indígena apenas a expectativa 
do não-ser, ou de só poder existir pela referência 
ocidental. 

Pensando a partir de Krenak, para os 
indígenas não haveria disjunção entre passado e 
futuro, já que a experiência é orientada pelo eterno 
retorno de uma expectativa ancestral. Essa 
experiência de simultaneidade da expectativa do 
passado primordial, ao contrário do que poderia 
pensar um sujeito que opera pela temporalidade 
ocidental, nunca é estanque. O passado está sempre 
se movendo de modo espiralar em relação à 
experiência presente e se transformando, já que a 
expectativa de seu eterno retorno acontece a partir da 
relação direta com a experiência vivida entre corpos, 
natureza e sonhos: 

 
Para estes pequeninos grupos humanos, nossas 
tribos, que ainda guardam esta herança da 
antiguidade, esta maneira de estar no mundo, é 
muito importante que essa humanidade que está 
cada vez mais ocidental, civilizada e tecnológica, 
lembre, ela também, dessa memória comum que 
os humanos têm da criação do mundo, e que 
consigam dar uma medida para sua história, para 
sua história que está guardada, registrada nos 
livros, nos museus, nas datas, porque, se essa 
sociedade se reportar a uma memória, nós 
podemos ter alguma chance. Senão, nós vamos 
assistir à contagem regressiva dessa memória no 
planeta, até que só reste a história. E, entre a 
história e a memória, eu quero ficar com a 
memória (Krenak, 1996, p. 204 – grifo meu). 

 
Dizer que “entre a história e a memória, eu 

quero ficar com a memória” é evidenciar que a 
memória, como vivência, não se restringe à 
transmissão de fatos e informações, mas comunica 
também experiências, sentimentos, valores, 
estabelece laços de afinidade e de parentesco, orienta 
o viver no mundo, educa nossa atenção. A história, 
tomada aqui como registro informacional e 
classificatório, que poderia constituir os arquivos 
coloniais em sua contabilização das “afeições 
desordenadas” indígenas, atende a uma operação 
arquivista de armazenamento do outro cujo intuito 
é referenciar o sentido teleológico da temporalidade 

166 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 159-171, Jun/2025 

cristã da salvação. Já a memória, como apontada por 
Krenak, é o mecanismo de aproximação 
corpóreo-afetiva, acessível pela oralidade e produtora 
de presença ativa por meio da performance. 

A perspectiva da “performance do tempo 
espiralar” (Martins, 2021) pode nos ajudar a 
compreender a concepção da vivência do tempo e 
das temporalidades indígenas, fundadas pelo 
pensamento matriz da memória e da ancestralidade. 
Segundo Martins, a ancestralidade é (2021, p. 42):  

 
princípio mater que inter-relaciona tudo o que no 
cosmos existe, transmissor da energia vital que 
garante a existência ao mesmo tempo comum e 
diferenciada de todos os seres e de tudo no 
cosmos, extensão das temporalidades curvilíneas, 
regente da consecução das práticas culturais, 
habitadas por um tempo não partido e não 
comensurado pelo modelo ocidental da evolução 
linear e progressiva. Um tempo que não elide a 
cronologia, mas que a subverte. Um tempo curvo, 
reversível, transverso, longevo e simultaneamente 
inaugural, uma sophya, uma cronosofia em 
espirais. 
 
Esse tempo curvo das performances 

espiralares gravita não apenas em torno das práticas 

rituais, mas também, como pontua Martins (2021, 
p. 41) por uma  

 
variedade imensa de formulações e convenções 
que instalam, fixam, revisam e se disseminam por 
inúmeros meios de cognição de natureza 
performática, grafando, pelo corpo imantado por 
sonoridades, vocalidades, gestos, coreografias, 
adereços, desenhos e grafites, traços e cores, saberes 
e sabores, valores de várias ordens e magnitudes, o 
logos e as gnoses afroinspirados, assim como 
diversas possibilidades de rasura dos protocolos e 
sistemas de fixação excludentes e discricionários.  

 
Entre a inexistência de um futuro linear na 

temporalidade indígena e a interdição de um futuro 
conferido ao indígena no seio de nossa história 
colonial, abrir-se às múltiplas possibilidades de 
construção de conhecimento da “performance do 
tempo espiralar”, que rasuram “sistemas de fixação 
excludentes”, nos ajuda a entender a dimensão de 
uma gira anticolonial que produz a memória entre 
os Tupinambás, e como ela vem sendo 
reterritorializada atualmente pela liderança Glicéria 
Tupinambá e sua luta comunitária em torno da 
repatriação do manto Tupinambá, como veremos a 
seguir.  

 

 
Figura 1 – Karaís, ao centro da roda com seus mantos sagrados, vibram seus maracás e sopram tabaco na condução 

do ritual da Terra sem Mal. 
Fonte: Ilustração de Théodore de Bry para o livro Viagem à Terra do Brasil (1578). 

 
 

 
167 



 
O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá – Thiago Florencio 

 

A gravura acima é uma ilustração de 
Théodore De Bry para o livro do calvinista Jean de 
Léry, que esteve em meados dos anos 1550 na França 
Antártica e escreveu um livro fascinante sobre sua 
experiência entre os nativos da Baía de Guanabara 
chamado Viagem à Terra do Brasil (1578).  Num 
dos capítulos, Léry descreve minuciosamente o 
encontro, liderado pelos Karaí, que acontecia de 
tempos em tempos e que teria como propósito 
mobilizar a aldeia para a migração em busca da Terra 
sem Mal, que seria uma terra sagrada, um lugar 
mítico possível de ser alcançado em vida e onde 
haveria fartura e bem aventurança.  

Segundo o historiador Ronaldo Vainfas, o 
mito da Terra sem Mal e sua dispersão territorial 
vieram a caracterizar os movimentos de resistência 
indígena a partir de meados do século XVI. Ou seja, 
se antes os deslocamentos protagonizados pelos 
Karaí, lideranças religiosas que os jesuítas chamavam 
de “feiticeiros”, eram circunscritos a uma dinâmica 
ritual nativa em torno do complexo 
guerreiro-antropofágico e da busca da Terra Sem 
Mal, posteriormente, a partir do avanço colonial, 
esses rituais vão ganhando características de 
resistência e guerras anticoloniais (Vainfas, p. 65). 
Nesse campo de batalha das memórias, os Karaís, 
vestidos com mantos compostos de penas de pássaro, 
alertavam sobre os males da escravidão colonial e 
conclamavam a aldeia para insurgir-se contra as 
opressões, ou fugir em busca da Terra Sem Mal pelos 
sertões adentro.  

Mobilizados pela gira de seus xamãs-profetas, 
os indígenas firmavam seus corpos, territórios e suas 
memórias, fazendo frente à batalha da escrita 
colonial. Rufino nos provoca a pensar a gira como 
uma “contínua batalha do colonizado em firmar sua 
presença no tempo/espaço, fazendo com que as 
vibrações desse ato mobilizem deslocamentos na 
ordem vigente” (Rufino, p. 54).  As performances 
espiralares das giras, agenciadas por suas 
corporeidades emantadas de memória ancestral, 
produzem o movimento de resistência anticolonial. 
A liderança Glicéria Tupinambá, que protagonizou 
junto a sua comunidade a repatriação de um manto 
tupinambá do século XVI que se encontrava no 
Museu Nacional da Dinamarca, assim define a 
presença deste ativador de memória ancestral da 

comunidade indígena, que mobilizou entre as 
mulheres da aldeia, a confecção de novos mantos.   

 
O manto tupinambá, ele é uma indumentária 
sagrada do povo. Ele tem personalidade, ele tem 
força, ele é um presente do céu para a terra. (...) 
passa pela autorização dos Encantados para poder 
usar. (...) aí de repentemente eu me deparo com 
essa vontade de fazer o manto. Escuto os cantos da 
Aldeia dos Encantados, que fica na memória, que 
fica no canto, que fica no ritual. Aí a gente vê uma 
história mais forte que é a Dona Nivalda, quando 
em 2000 vai em São Paulo e vê o manto 
tupinambá que veio da Dinamarca para a 
exposição e aí volta para a Aldeia com esse espírito 
e faz esse levante do povo Tupinambá. Então é um 
momento marcante porque é o manto que vem e 
nos dá essa força. Aí em 2006 eu tenho a ideia de 
presentear os Encantados pela luta pelo território. 
Então eu fiz o primeiro manto, aí a gente foi 
pesquisando na comunidade (...) aí a gente fez a 
primeira malha do manto. Aí coube que nesse 
sentido a professora Patrícia Navarro tinha vindo 
para dar um curso para a gente de antropologia e 
história. Aí ela trouxe (...) um retroprojetor com 
uma transparência e projetou a imagem que a 
gente tava pensando em produzir, e aí então foi a 
primeira vez que eu vi uma imagem do manto 
tupinambá. Ela botou na parede, eu fui lá pra 
parede para ver se a gente conseguia ver um 
vestígio da malha do manto. Aí eu consegui ver, eu 
vi que a gente tava no caminho correto, e aí então 
foi feito o primeiro manto. O manto, é ele quem 
me guia, eu não domino a vontade do manto, ele 
me conduz através de sonhos, e se eu me deparo 
com um desafio ele vai encontrar meios e 
caminhos para que esse desafio seja contornado ou 
superado. Então, o manto ele surge a partir do 
território, para o manto existir, o território precisa 
existir. Então a gente iniciou o nosso 
reconhecimento em 2000. Em 2004, a gente faz a 
retomada do território porque o território tava 
sofrendo violação (...) e tava todo mundo em 
desespero. Aí quando a gente luta e pisa na terra, 
aí a gente dá direito da mata existir, das árvores 
existir, dos pássaros existir. (...) Então nesse 
processo, eu fui as mãos. Eu digo sempre isso, que 
nesse processo da informação de tudo, do 
universo, das pessoas e desse cosmos, eu fui as 
mãos que deu essa possibilidade do manto voltar a 
existir. O manto ele traz as cores da terra, e nessa 
visão ele mostra como o povo tupinambá, ele é um 
pássaro, ele é um pássaro terrestre. (...) Tupinambá 

168 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 159-171, Jun/2025 

ele observou a malha, a pele do pássaro, aí então 
ele desenvolveu a malha de acordo com a pele do 
pássaro. Cada pontinho que tem na pele do 
pássaro, que nasce uma pena, seria representada 
por um nó, e esse nó é onde vai cair uma pena. 
Então quando a gente vai aplicar a pena, ele vai 
sair em camada, vai ficar igual, ou parecida ou 
próxima à roupa do pássaro. (Tupinambá, 2021) 

​  
Optei por transcrever esse longo trecho da 

fala de Glicéria Tupinambá pois nos dá a dimensão 
mais aproximada de como um desses mantos 
tupinambás, que envolvia os corpos dançantes dos 
Karaí no século XVI em seus rituais, ativam a 
presença de uma memória que trança essa luta 
contemporânea dos Tupinambá de Olivença no sul 
da Bahia. Uma memória que envolve a comunidade, 
sua terra, seus pássaros, seus sonhos, seus 
encantados, suas danças e cantos. Uma memória 
cosmopoética e cosmopolítica3, pois faz vibrar o 
tempo curvilíneo em espiral das ancestralidades, que 
não se reduz a fenômenos meramente humanos, 
nem meramente político-sociais, muito menos a 
fenômenos que se deixam capturar pelo tempo 
linear e progressivo da história ocidental.  

O trançar do manto carrega os vestígios desse 
campo vibratório das giras anticoloniais seiscentistas, 
ativadas por xamãs, pássaros, histórias do tempo da 
criação, encantados. É dessa matéria do tempo 
ancestral performado, que faz dançar o tempo da 
criação do mundo, que o manto produz memórias 
de resistência em suas batalhas contra a colonização. 
Essa memória emantada e encantada em seus 
trançados comunitários resiste à produção de 
ausências e de violências da escrita colonial e faz 
dançar os rastros das corporeidades vivas.  

 
 

Considerações finais: a memória 
Tupinambá entre rastros e arquivos 

 
Gostaria de finalizar este artigo pensando a 

partir dos rastros. Conceito fundamental no 
pensamento de Glissant (1981), os rastros remetem à 
perspectiva do migrante nu, condição do africano 
escravizado que, em sua vinda forçada para as 
Américas, foi despojado de sua cultura material, de 
suas heranças nativas e de sua história. Assim, o 
migrante nu precisa se reconstituir nas Américas a 

partir dos rastros/vestígios de sua memória, o que 
implica a construção de uma inevitável relação com o 
que se encontra em seu entorno. O entrelaçamento 
dos rastros, possibilita o agenciamento das diferenças 
em suas combinações imprevisíveis. Embora Glissant 
se refira especificamente à condição diaspórica do 
africano, não a vejo como sendo indissociável da 
condição dos povos indígenas do Brasil, 
principalmente da região Nordeste, em que a longa 
duração da colonização os submeteu a sistemáticos 
apagamentos e violências que os apartaram de suas 
terras, memórias e identidades.  

Os rastros operam, portanto, na direção 
contrária dos arquivos. Estes lidam com a “influência 
universalizante da Igualdade” (GLISSANT, 1981, p. 
133) e, assim, ao produzirem univocidade, fazem 
desaparecer a diversidade do mundo. Os rastros, por 
sua vez, existem como modos relacionais de 
produção de diferenças e imprevisibilidades que não 
podem ser controladas por nenhum tipo de poder 
centralizado, unitário e resolutivo. Os rastros estão 
presentes nos trançados das malhas do manto 
Tupinambá do século XVI, através do qual Glicéria 
Tupinambá consegue “ver um vestígio da malha” 
que movimenta o fluxo das corporeidades 
performativas da retomada de sua aldeia, que 
movimenta o fluxo das corporeidades das memórias 
em disputa, memórias que abalam os repertórios da 
escrita colonial e de seus arquivos.   
 
Notas 
 
1 Segundo Gumbrecht, o paradigma sujeito (como 
entidade intelectual incorpórea) e objeto (como pura 
materialidade) diz respeito à formação do campo 
hermenêutico, e seria um dos marcadores fundamentais 
do início da Época Moderna (GUMBRECHT, 2010, p. 
48). 
2 “As causas reconhecidas como legítimas para uma guerra 
justa eram a recusa à conversão ou o impedimento da 
propagação da Fé, a prática de hostilidades contra vassalos 
e aliados portugueses (especialmente a violência contra 
pregadores, ligada à primeira causa) e a quebra de pactos 
celebrados”. (Perrone-Moisés, 1992, p. 26).  
3 Sobre o conceito de Cosmopolítica, penso junto com 
Latour, para quem “la presencia de cosmos en 
cosmopolítica resiste a la tendencia de que política 
signifique el dar-y-tomar en un club humano exclusivo. 
La presencia de política en cosmopolítica resiste a la 
tendencia de que cosmos signifique una lista finita de 

 
169 



 
O Pelourinho e o Manto: batalhas de memória entre a escrita colonial e a gira anticolonial Tupinambá – Thiago Florencio 

 

entidades que considerar. Cosmos protege contra la 
clausura prematura de política, y política contra la 
clausura prematura de cosmos” (LATOUR, 2014, p. 46). 
Sobre o conceito de cosmopoética, penso junto com Bona 
(2020), para quem a cosmopoética diz respeito ao mundo 
que privilegia a escuta, o sentido das ressonâncias e das 
correspondências, ela compreende uma ecologia política, 
em que a relação de aliança cósmica com a terra envolve 
espiritualidade e diálogo com plantas e demais elementos 
da natureza. Em contraste com o logos ocidental, a 
cosmopoética reabilita as potências do sonho e do 
canto/dança.  
 
 
Referências 
 
ALMEIDA, Maria Regina. Os índios na História 
do Brasil. Rio de Janeiro: Ed. FGV, 2010. 
 
 
BARTHES, Roland. Sade, Fourier, Loyola. São 
Paulo: ed. Brasiliense, 1990. 
 
 
BONA, Dénètem. Cosmopoéticas do Refúgio. 
São Paulo: Cultura e Barbárie, 2020. 
 
 
CERTEAU, Michel. A Escrita da História. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2002.  
 
 
CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado. 
São Paulo: Cosac&Naify, 2003.  
 
 
DUSSEL, Enrique. 1492: O encobrimento do 
Outro. A origem do “mito da Modernidade”. 
Petropolis Editora Vozes, 1993.  
 
 
EISENBERG, José. As missões jesuíticas e o 
pensamento político moderno: Encontros  
culturais, aventuras teóricas. Belo horizonte: Editora 
UFMG, 2000.  
 
 
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. 
São Paulo, Ubu Editora, 2020.  

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra.  Rio 
de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, 1968. 
 
 
FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. São 
Paulo: Martins Fontes, 1990.  
 
 
GLISSANT, Edouard. Le Discours Antillais. 
Paris: Gallimard, 1981.  
 
 
GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do 
conhecimento nas universidades 
ocidentalizadas: racismo/sexismo epistêmico e os 
quatro genocídios/epistemicídios do longo século 
XVI. Sociedade e estado, v. 31, n. 1, p.25-49, 2016.  
 
 
GUMBRECHT, Hans. Produção de presença: O 
que o sentido não consegue transmitir. Rio de 
Janeiro: Contraponto: PUC-Rio, 2010.  
 
 
HANSEN, João Adolfo. A. O nu e a luz: cartas 
jesuíticas no Brasil: 1549-1558. Revista do 
Instituto de Estudos Brasileiros. São Paulo: n. 38, p. 
87-119, 1995.  
 
 
KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: 
episódios de racismo cotidiano. Tradução de Jess  
Oliveira. Rio de Janeiro: Editora Cobogó, 2019. 
 
 
KRENAK, Ailton. Antes, o mundo não existia. In: 
NOVAES, Adauto. Tempo e História. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1996. 
 
 
LATOUR, Bruno. ¿El cosmos de quién?, ¿qué 
cosmopolítica? Comentarios sobre los términos de 
paz de Ulrich Beck. Revista Pléyade, 14, 43-59, 
2014. 
 
 

170 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 159-171, Jun/2025 

LÉRY, Jean de. Viagem à terra do Brasil. Belo 
Horizonte: Ed. Itatiaia;São Paulo: Ed. da  
Universidade de São Paulo, 1980.  
 
 
LIMA, Antonio Carlos de Souza. Os povos 
indígenas na invenção do Brasil: na luta pela 
construção do respeito à pluralidade. In: Carlos 
Lessa. (Org.). Enciclopédia da brasilidade: 
auto-estima em verde amarelo. 1a ed. Rio de 
Janeiro: Casa da Palavra Produção Editorial,  2005, 
v. , p. 218-231.  
 
 
LOYOLA, Iganácio de Loyola. Exercícios 
espirituais. 3. ed. São Paulo: Edições Loyola, 2006.  
 
 
MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo 
espiralar. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 
MBEMBE, A. Crítica da Razão Negra. São Paulo, 
N-1 Edições, 2018. 
 
 
MONTEIRO, John Manuel. Armas e Armadilhas. 
História e resistência dos índios. In: NOVAES, 
Adauto (org.). A outra margem do Ocidente. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1999.  
 
 
NÓBREGA, Manuel. Cartas do Brasil e mais 
escritos. Introdução, notas históricas e críticas: 
Serafim Leite S. I (ed.). Belo Horizonte: Ed. Itatiaia, 
2000.  
 
 
PÉCORA, Alcir. Máquina de Gêneros. São Paulo: 
Editora da Universidade de São Paulo, 2001.  
 
 
PERRONE-MOISÉS, Beatriz. Verdadeiros 
contrários – guerras contra o gentio no Brasil 
colonial. in: Sexta-Feira, n. 7. São Paulo : Editora 34, 
1992.  
 
 

RUFINO, Luiz. Vence-demanda. Educação e 
descolonização. Rio de Janeiro, Editora Mórula, 
2021.  
 
 
SANTOS, Antônio Bispo. Colonização, 
quilombo: modos e significações. Brasília: 
INCTI; UnB; INCT; CNPq; MCTI, 2015.  
 
 
SCHWARTZ, S. B. Burocracia e sociedade no 
Brasil colonial: o Tribunal Superior da Bahia e seus 
desembargadores, 1609-1751. São Paulo, 
Companhia das Letras, 2011.  
 
 
SEEGER, A.; DAMATTA, R.; CASTRO, E. B. V. 
A construção da pessoa nas sociedades indígenas 
brasileiras. Rio de Janeiro, Boletim do Museu 
Nacional, v. 32, n. 1-2, p. 2-19, 1979.  
 
 
SILVA, Denise Ferreira. Homo Modernus. Para 
uma ideia global de raça. Rio de Janeiro: Cobogó, 
2022. 
 
 
TUPINAMBÁ, Glicéria. Depoimento de Glicéria 
Tupinambá para a exposição "Kwá yapé turusú 
yuriri assojaba tupinambá | Essa é a grande volta do 
manto tupinambá", em cartaz na Galeria Fayga 
Ostrower - Funarte Brasília até 17 de outubro de 
2021. In: 
https://www.youtube.com/watch?app=desktop&v
=9eB-2MBYOjY. Acesso em 15 dez. 2022. 
 
 
VAINFAS, R. A heresia dos índios. Catolicismo e 
rebeldia no Brasil colonial. São Paulo, Companhia 
das Letras, 1995.  
 
 
VIVEIROS DE CASTRO, E. A inconstância da 
alma selvagem. São Paulo: Cosac&Naify, 2002.  
 
 

 
171 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.12 

O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima:  
um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do 

Redenção, em Mossoró - RN 
 

The protagonism of Humberto Teixeira de Lima: a perspective of antropolitics in the Redenção 
Community, in Mossoró (RN) 

 
 

Maria da Conceição Santos de Lima Sousa* 

                         Luan Gomes dos Santos de Oliveira** 
 

 

Palavras-chave: 
Memória 
Comunidade 
Antropolítica 
 

Resumo: Este artigo narra as histórias e memórias em torno do trabalho do líder 
comunitário Humberto Teixeira de Lima como um vislumbre de uma política mais 
humana e fraterna. Sob a perspectiva dos conceitos de Pensamento Complexo, da 
Antropolítica e da Fraternidade como categoria política, esse estudo busca compreender as 
conexões entre subjetividades e a participação de múltiplas vozes na construção de saberes e 
na prática de uma política de humanização. O enfoque na memória coletiva do bairro 
Redenção e do Movimento Comunitário de Mossoró-RN, o artigo explora a trajetória de 
Humberto, que iniciou sua liderança política em 1988 como presidente do Conselho 
Comunitário. Além de líder, Humberto se destacou como comunicador autodidata, 
utilizando a rádio e a oratória para intermediar situações e articular demandas para sua 
comunidade. 
 

Keywords: 
Memory 
Community 
Anthro-politics 

Abstract: This study reports on the work of the community leader Humberto Teixeira de 
Lima as a reflection of a more humane and fraternal approach to politics. Drawing on the 
concepts of Complex Thought, Anthropo-politics, and Fraternity as a political category, 
this study examines the interplay between subjectivities and the participation of multiple 
voices in the construction of knowledge and the practice of humanizing politics. Focusing 
on the collective memory of the Redenção neighborhood and the Community Movement 
in Mossoró-RN (Brazil), the study traces Humberto’s trajectory, beginning with his 
political leadership in 1988 as president of the Community Council. Beyond his role as a 
leader, Humberto distinguished himself as a self-taught communicator, leveraging radio 
broadcasting and public speaking to mediate conflicts and advocate for his community’s 
needs. 

 
Recebido em 1º de março de 2025. Aprovado em 07 de maio de 2025. 

 
 
 
 
 

 
 

 
 

* Licenciada em História com Especialização em História da Região Nordeste - UERN. Mestre em Ciências Sociais e Humanas - UERN. 
Servidora Pública na UERN, Mossoró – Rio Grande do Norte – Brasil. E-mail: mar8029@gmail.com.br. 
** Antropólogo e Doutor em Educação pela UFRN. Docente do Centro de Desenvolvimento Sustentável do Semiárido - CDSA - UFCG, 
Paraíba - Brasil. Docente do Programa de Pós - Graduação em Ciências Sociais e Humanas da UERN.  
E-mail: luan.gomes@professor.ufcg.edu.br. 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.12


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

Introdução 
 

A memória coletiva do bairro Redenção e do 
Movimento Comunitário do município de 
Mossoró-RN é representada no discurso de 
reconhecimento da figura política de Humberto 
Texeira de Lima. Líder comunitário nascido em 09 
de abril de 1958, começou sua história de liderança 
política em 1988, situada no contexto da retomada 
da democracia no Brasil e da promulgação da 
Constituição Cidadã, um marco nos direitos sociais 
e políticos, como presidente do Conselho 
Comunitário eleito por três vezes seguidas para ser o 
representante daquela comunidade.  Sua 
participação na política institucionalizada não foi tão 
promissora (tentou, sem sucesso uma vaga de 
vereador em 1998) como a sua liderança e prestígio 
da/na participação social em que se dedicou até a sua 
morte, na função de líder comunitário.  

As lutas defendidas por Humberto Lima 
permeiam a memória coletiva dos moradores da 
Redenção, como as reivindicações pelo direito à 
habitação, acessibilidade, transporte público, água 
encanada na recém surgida favela (na época), limpeza 
urbana e outras tantas obras sociais, que fizeram a 
figura de Humberto Teixeira de Lima um dos 
protagonistas da história local e um destaque nos 
movimentos comunitários em Mossoró.  

A história local do bairro da Redenção e dos 
movimentos comunitários de Mossoró se 
confundem com a própria vida do Líder 
comunitário Humberto Lima, que deixou um 
legado de transformação social ao contribuir para a 
promoção da consciência do pertencer, unindo toda 
uma população em busca por melhores condições de 
vida e de reconhecimento por parte do poder 
público.  

Lutou numa época em que a conjuntura 
política era bem mais marcada pelo clientelismo, 
paternalismo e assistencialismo, em qualquer obra 
feita pelo poder público era tida como um favor, 
caridade ou moeda de troca, principalmente em um 
bairro periférico.  

Ao se escreverem as lembranças, as narrativas 
se eternizam, trazendo ao conhecimento da 
coletividade o que pertencia apenas à memória de 
um ou poucos indivíduos. Partindo da perspectiva 
de que a História também se constrói e pode ser 

escrita entre/por sujeitos anônimos e em espaços 
temporais e geográficos menores para além dos 
postulados ditados pela Macro História, surge a 
necessidade de dar voz e respaldo para os anônimos 
que ajudam a construir os grandes feitos históricos. 
É sob essa perspectiva que a trajetória do “anônimo” 
líder comunitário Humberto Teixeira de Lima 
precisa ser (re)contada e (re)construída de modo que 
também seja preservada. 

O trabalho de Humberto Lima já havia sido 
mencionado de forma breve e descritiva na obra 
intitulada “Importantes Lideranças do Movimento 
Comunitário de Mossoró” (2010), de autoria do 
ex-vereador José Welligton Barreto; uma proposta de 
homenagear “pessoas comuns”, mas que prestaram 
relevantes serviços em suas respectivas comunidades.  

Porém, faz-se necessário uma abordagem mais 
profunda e analítica, a fim de  buscar na  memória 
coletiva dos moradores, a identidade do líder 
comunitário Humberto Lima e a relação do 
protagonismo de um sujeito comum com a 
dinâmica do movimento social comunitário e os 
efeitos dessa atuação no desenvolvimento do bairro e 
nos movimentos comunitários a nível de cidade, pois 
a influência de Humberto se deu também em outras 
comunidades vizinhas, como foi testemunhado em 
depoimento por alguns de seus companheiros 
políticos.  

Como o seu trabalho no serviço comunitário 
atuou na conscientização acerca do sentimento de 
pertencer dos indivíduos e como esse protagonismo 
é representado na memória individual e coletiva da 
comunidade é um dos aspectos a serem analisados 
neste artigo.  

 
 

A construção da identidade comunitária 
a partir da memória coletiva 

 
Para além do registro das memórias, a escrita 

sobre os feitos de alguém precisa de um significado, 
um fator que dê sentido para quem vai ler ou para 
quem vai receber uma medalha que carrega um 
nome de uma pessoa desconhecida, com quem não 
se conviveu, mas que possui uma representatividade 
simbólica e carrega valores em torno da história do 
seu nome. 

 
173 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

À História e à memória compete buscar 
empreender tal tarefa. Sua contribuição maior é a de 
buscar evitar que o ser humano perca referências 
fundamentais à construção das identidades coletivas, 
que mesmo sendo identidades sempre em curso, (...) 
são esteios fundamentais do autorreconhecimento 
do homem como sujeito de sua história (Delgado, 
2003) 

Portanto, é fundamental que se jogue luz 
sobre essas histórias dos anônimos, para se abrir 
caminhos que levem ao autoconhecimento de 
elementos que fazem parte da cultura e da História 
de uma comunidade.  

Uma observação mais detalhada sobre 
fragmentos de uma trajetória, que inspire gerações 
futuras de novos anônimos, e o registro do legado 
dos que se fizeram sujeitos atuantes no processo 
histórico de autoafirmação na sociedade, e como esse 
processo se relaciona com a construção da história da 
própria cidade.  

Essas pequenas histórias que passam às vezes 
despercebidas por nós, são na verdade partes 
fundamentais de construção da memória coletiva e 
identidade comunitária, que contam com a 
participação dos muitos sujeitos anônimos, que 
trabalham para modificar a realidade do meio onde 
vivem.   

Entendemos assim, que a preservação da 
memória e a construção de uma identidade coletiva 
passa pelo estudo mais criterioso sobre a 
comunidade. É necessário observar quem são seus 
sujeitos, quais suas necessidades, qual a realidade de 
vida e levar em consideração a percepção da 
comunidade acerca de sua própria História.  

A História dos Movimentos Sociais mostra 
que a representatividade nasce a partir da 
organização de grupos de indivíduos, que se unem 
em torno de interesses comuns, a fim de provocar 
alguma transformação do meio onde vivem, 
unindo-se através de problemas concretos vividos 
pelo povo. 

Essa mobilização se dá pela intervenção de um 
“agente de mediação social” que pode ser a figura do 
educador ou de um líder, sujeitos sem qualquer 
notoriedade, e que, a partir da utilização de novas 
metodologias e narrativas, passaram a produzir 
significados próprios de suas lutas, na construção de 

referenciais de memória coletiva, que contribuíram 
para a elaboração de uma identidade.  

Os movimentos sociais realizam diagnósticos 
sobre a realidade social e a partir disso, constroem 
propostas. Atuam em redes, promovem ações 
coletivas que agem como resistência à exclusão 
social.  

Tanto os movimentos sociais dos anos 1980 
como os atuais têm construído representações 
simbólicas afirmativas por meio de discursos e 
práticas. Criam identidades para grupos antes 
dispersos e desorganizados, como bem acentuou 
Melucci (2001). Ao realizar essas ações, projetam em 
seus participantes sentimentos de pertencimento 
social. Aqueles que eram excluídos passam a se sentir 
incluídos em algum tipo de ação de um grupo ativo 
(Gohn, 2011)  

Como esse sentimento de pertencimento se 
verifica nos moradores de um bairro por meio da 
associação comunitária? Quais significados e 
fragmentos de memória de lutas e reuniões 
populares por melhorias de condições de vida estão 
presentes no fazer histórico dos sujeitos?  

Hobsbawm (1987) em seu livro “Mundo do 
trabalho”, faz uma reflexão sobre o fato de que, na 
maioria das vezes a história de pessoas comuns é 
desprezada por uma história tradicional, baseada nos 
grandes feitos, e em fatos ocorridos em espaços 
temporais maiores. De modo que a Micro História 
veio desempenhar um papel preponderante, pois 
nela ganham valor as narrativas de sujeitos não 
conhecidos, os quais se tornam atores de seu próprio 
fazer histórico.  É sobre esse protagonismo lançamos 
luz, buscando analisar o contexto social no qual se 
desenvolve.  

Um outro aspecto a ser considerado é a 
contribuição da História Oral (Meihy; Holanda, 
2007) para a construção da Identidade e da Memória 
coletiva. As memórias preservadas transmitem a 
lembrança dos fatos que precisam ser conservados, 
fator de unificação dos monumentos da unidade 
passada, ou equivalente, porque se remetem ao 
passado e a confirmação da unidade do presente (Le 
Goff, 1990).  

Para Harres (2006, p. 133) “[...] recordar 
liga-se a subjetividade, recordamos sob a forma de 
emoções, sentimentos e imagens. A memória 
depende de encadeamentos, elos são condições para 

174 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

recordar”. Sob esta ótica, a proposta da história oral 
é registrar experiências e lembranças dos indivíduos 
que unem à socialização de sua memória com o 
coletivo e que de outra forma não conheceríamos. 

 
 
A Antropolítica corporificada no serviço 
comunitário realizado por Humberto 
Lima  
 

Antropolítica é um conceito que fala a 
respeito da política de humanidade. Abordado por 
Edgar Morin (1993), essa noção de política é uma 
proposta de redimir o pensar e fazer política, e 
transformá-la em uma prática que promove o olhar 
sobre a multidimensionalidade e totalidade dos 
problemas humanos, sem, contudo, assumir uma 
posição de soberana e totalitária, considerando e 
respeitando aquilo que está para além dela. 

Analisar o trabalho do líder comunitário a 
partir dessa perspectiva, nos permite vislumbrar um 
resquício de esperança na política, naquela política 
que é capaz de refletir a face do humanismo que se 
importa com o valor do ser humano e da sua 
diversidade, da natureza, das culturas e suas 
singularidades. O movimento que promova a 
restauração de valores como a solidariedade e 
fraternidade, capazes de levar a humanidade a 
despertar em meio às crises, e provocar mudanças na 
forma de lidar com seus problemas mais vitais. 

Humberto Lima não estudou muito, nunca 
entrou numa faculdade, nem leu livro algum sobre 
Sociologia, Ciência Política ou Comunicação Social.  
Mas tudo de mais esperançoso que há nas teorias 
acerca desses assuntos, estava presente no seu fazer 
diário.  Ele também nunca ouviu falar sobre 
Antropolítica. Mas esse conceito estava 
materializado nos atos de serviço prestado à 
comunidade à qual ele fazia parte.  

Segundo Edgar Morin (1993), a política do 
homem no mundo deve conceber o 
desenvolvimento dos seres humanos e seus 
problemas acerca do sentido da vida, e as suas 
relações mútuas, do ser societário, que leva em 
consideração a ação imediata, o local, o regional e o 
médio prazo. 

Além de ser possível enxergar esse conceito 
corporificado no trabalho do serviço comunitário, 

identificamos também um outro fenômeno que 
acontece na comunidade: a instauração de um 
ambiente no qual ninguém está longe o suficiente 
para não ser também ator da transformação que 
acontece a cada convocação, a cada proposta de ação, 
a fim de resolver de forma autônoma, problemas que 
não podem esperar pela boa vontade da política 
tradicional.                  

Na política que orienta o serviço 
comunitário, se manifesta o que o autor Edgar 
Morin (1993) chama de “política do imediato”, a 
resolução de situações de urgência, como a que 
ocorria inúmeras vezes nas reuniões que aconteciam 
nas esquinas do Redenção, presididas por 
Humberto e seus companheiros, na sede do 
conselho comunitário ou até mesmo em sua casa.  

Como atestamos neste tempo presente, a 
política de médio e longo prazo, exige investimento 
que provoque transformações profundas no modo 
de pensar, o que, segundo o referido autor, exige um 
investimento político e filosófico, o que não é 
preocupação dos que se colocam como “arautos de 
um futuro melhor”.  

Em “Para um pensamento do Sul”, Morin 
(2009) contrapõe a racionalização que orienta a 
forma de pensar do Norte, que busca dominar o 
restante do mundo, ignorando o Sul e suas 
singularidades culturais. Partindo dos conceitos 
acerca de formas de pensar do Norte e do Sul, o 
autor define o pensamento do sul como um meio de 
resistir ao cenário de globalização, e nesse contexto, 
os “Suis”, se constituem em verdadeiras reservas 
antropológicas” nas quais se cultivam valores que 
expressam virtudes tais como a solidariedade, 
hospitalidade, responsabilidade, esperança e a recusa 
aos mitos de progresso desenfreados. 

Diante disso, é possível pensar a comunidade 
do Redenção e a sua liderança comunitária como 
sendo essa espécie de reserva antropológica, quando 
nela é possível identificar alguns aspectos, entre eles 
essa instrumentalização do fazer político, mesmo 
diante da inexistência de uma formação acadêmica, 
como era o caso de Humberto Lima. Sendo homem 
simples, e que nada conhecia acerca das mais 
modernas teorias científicas da política, exercia a 
função intelectual de pensar e liderar pessoas, na 
busca por soluções concretas que melhorassem a 
vida em comunidade. 

 
175 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

Mais ainda, seguindo a ideia de um 
pensamento do Sul, essa forma de pensar que, 
segundo o autor, “é capaz de restaurar a afetividade 
humana e despertar criatividades adormecidas”, 
promove outros saberes que são despertados e 
utilizados Morin (2009). 

Humberto Lima possuía também a 
habilidade em comunicar, que desenvolveu também 
sem educação formal, aliada à arte de discursar, 
ambas aperfeiçoadas na pracinha do bairro e no 
púlpito da igreja que fazia parte. 

Um outro aspecto diz respeito à 
complexidade daquilo que constitui o ser humano e 
que deve ser desconsiderado ao se pensar e fazer 
política, que é a relação com questões a respeito da 
vida, tais como nascer e morrer, problemas que, 
segundo o autor, não são mais de foro individuais e 
familiares, mas que agora se constituem em 
problemas políticos. 

Não foram poucas as vezes em que, durante a 
madrugada, em meio a fortes chuvas, Humberto era 
chamado por moradores para ajudá-los em meio ao 
desmoronamento das casas de taipa. Em outra 
ocasião, ele foi chamado para ajudar a um morador 

que precisava buscar o corpo de um familiar que 
havia falecido em uma cidade vizinha, e não havia 
recursos financeiros para trazê-lo. Ele também não 
tinha esses recursos, porém utilizou-se dos 
instrumentos que possuía, a articulação, domínio 
das palavras, e o apelo às virtudes humanas daqueles 
que detinham o poder econômico de ajudar àquela 
família. 

A Comunidade se constitui assim o lugar 
onde a aproximação entre a teoria e a prática 
acontece, e os conceitos de Antropolítica e 
Pensamento do Sul, nos convoca a refletir sobre as 
possibilidades de pensar e praticar uma política de 
humanidades, que considere a complexidade do que 
constitui o ser humano, com todas as suas questões 
sobre a própria existência, seus anseios de justiça, 
harmonia, igualdade. 

Uma prática que integre essa concepção do 
saber não formal, com a prática intelectual para uso 
do bem comum, que não despreza os métodos, mas 
valoriza também as tradições e as culturas, 
reconhecendo-os como saberes necessários ao 
desenvolvimento dessa política de civilização. 

 
 

 
Figura 1 – Reunião de moradores na praça principal. Data desconhecida.  

Fonte: Autores (2025).  
            

Um fazer político que não desconsidera o 
espírito fraterno, a dignidade do ser humano, e, 
embora coexista com a necessidade de uma política 
tradicional e sistemática, não se permitirá ser dirigida 
apenas pela técnica, pela burocracia e pela economia, 
mas buscará o caminho que, segundo Morin (1993), 
permeia toda a história da humanidade: a aspiração à 

harmonia, que é o que provoca o esforço para 
transformar todo esse sistema, pelo qual somos 
desafiados a despertar em nós uma sabedoria que 
reconheça e valorize as virtudes do amor e do sentido 
de comunidade, tão experenciados na vivência do 
bairro Redenção, com que tornou possível 
protagonismo de um  anônimo. Não só de sua 

176 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

própria história, mas também da história de toda 
uma comunidade. 

Esse conceito aplicado à política é desafiador, 
se pensarmos no sistema político partidário no qual 
estamos inseridos. Implica exercer uma política 
diferente, para além das negociações eleitoreiras, que 
se importa, de fato, com o bem-estar coletivo. É no 
ambiente comunitário que identificamos com mais 
notoriedade essa forma de fazer política. 

Isso não significa agora uma empreender uma 
romantização ou negação de que, mesmo na política 
comunitária, exista elementos da política tradicional 
e sistemática; não esqueçamos que são os líderes 
comunitários os grandes articuladores das eleições 
municipais, sendo eles, muitas vezes, os maiores 
responsáveis pelo sucesso da candidatura de 
vereadores e prefeitos. 

Porém, entre tantos fatores, um dos 
diferenciais desse fazer político é a relação de 
proximidade com os moradores e a mediação dos 
problemas mais corriqueiros que diz respeito a vida 
ordinária de cada um. A figura do líder é investida de 
uma figura de mediador, e que o coloca próximo dos 
sujeitos. 

A resolução dos problemas da comunidade 
muitas vezes não espera a publicação de um decreto, 
de uma lei, ou o envio de uma emenda parlamentar. 
São situações que exigem uma imediata resposta, e 
por sua vez, um relacionamento entre sujeitos que 
no qual não cabe formalidades nem burocracias.  

Os resquícios do coronelismo 
obrigatoriamente são extintos, pois esse fazer exige 
uma aproximação entre os sujeitos, uma relação em 
que o bem-estar coletivo vem antes do interesse 
pessoal de qualquer um. Nessa perspectiva, a 
comunidade é o espaço onde se dá as relações 
inter-humanas e este se torna o espaço semelhante ao 
que Morin (2009) denominou de “reserva 
antropológica”, em contraste com a política 
planetária movida pela exploração, pela técnica, 
caracterizada pela corrida da industrialização, da 
obtenção do lucro a qualquer custo. 

Essa proximidade no serviço comunitário 
exige algo mais que um saber científico ou 
acadêmico. O serviço comunitário é Antropolítico 
porque tem uma dimensão antropológica. Ele leva a 
pessoa do líder comunitário a lidar diretamente com 

os anseios e labores do ser humano, para além de 
suas necessidades materiais. 

 
O caráter multidimensional, planetário e 
antropológico da política é a consequência desta 
tomada de consciência global: o que estava nos 
confins da política (os problemas do sentido da 
vida, o desenvolvimento, a vida e a morte dos 
indivíduos, a vida e a morte da espécie) tende a 
passar ao núcleo. Precisamos, portanto conceber 
uma política do homem no mundo, política da 
responsabilidade planetária, política 
multidimensional, mas não totalitária. O 
desenvolvimento dos seres humanos, de suas 
relações mútuas, do ser societário, constitui o 
propósito mesmo da política do homem no 
mundo, que requer a busca da hominização 
(Morin, 2009, p. 140). 

     
O líder Comunitário está assim, perto dos 

aspectos humanos da comunidade. Ele é obrigado, 
pela natureza da sua função, a ver a face da fome, do 
luto, do abandono, do vício.   

Esses elementos que os políticos tradicionais 
(a política partidária, sistemática), não são capazes de 
enxergar além de possíveis eleitores. Na comunidade 
também se enxerga o riso dos idosos, a satisfação das 
crianças nas creches, a promoção da saúde nos 
postinhos, a informação mediada pelas agentes de 
saúde que conhecem a problema do seu Zé, de dona 
Maria. 

Esses elementos humanos, não aparecem nas 
estatísticas. Embora não se negue a necessidade delas, 
e aqui é onde encontramos o fundamento do 
pensamento de Edgar Morin, de não abandonar os 
critérios da Ciência tradicional, aquela que mede, 
que conta, que analisa, mas, abraçarmos essa que lê o 
humanismo presente no serviço comunitário.  

 
Assim, a política deve tratar da 
multidimensionalidade dos problemas humanos. 
Ao mesmo tempo, como o desenvolvimento se 
tornou um objetivo político maior e a palavra 
desenvolvimento significa (certamente de forma 
pouco consciente e mutilada) a incumbência 
política do devir humano, a política se incumbe, 
também de forma pouco consciente e mutilada, 
do devir dos homens no mundo. E o devir do 
homem no mundo traz em si o problema 
filosófico, doravante politizado, do sentido da 
vida, das finalidades humanas, do destino 

 
177 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

humano. A política, portanto, se vê de fato levada 
a assumir o destino e o devir do homem assim 
como o do planeta (Morin, 1993, p. 137).  
 
Não se faz necessário muito esforço para que 

essa política aconteça no meio da comunidade. Ela 
possui uma dinâmica própria, e o papel do líder 
comunitário é essencial pra que esse movimento de 
inter-relação aconteça.  Ainda hoje, quando a força 
do movimento comunitário não é a mesma de sua 
época, é possível perceber a grande influência da 
liderança comunitária.  

Só é possível conceber a ideia de uma 
Antropolítica no serviço comunitário sob a 
perspectiva da Ciência que considera o elemento 
humano.  De outro modo, o sentir e as questões da 
subjetividade que compõe o homem, não seriam 
considerados como fatores importantes ao se falar 
sobre Ciência.  Essa forma de pensar, rompe com 
antigos paradigmas que não leva em consideração o 
homem e sua complexidade, mas desconsidera o 
entorno desses sujeitos e os mais diversos fatores que 
o constrói. 

Sob essa perspectiva, o Líder comunitário não 
é em si mesmo um protagonista sem os demais 
elementos que o tornaram o que é.  Daí a 
importância das múltiplas vozes, ou dos silêncios, 
dos anônimos. É preciso atentar-se para as mãos que 
se uniram às de Humberto: as mãos de Cineide, de 
dona Elita, de Socorro Almeida, de Cida, Welligton 
Barreto e outros. Nesse trabalho que se requer 
coletivo, as identidades vão se construindo 
entrelaçadas, e à medida que se investiga um, se 
descobre o outro, porque ambos estão envolvidos 
em processo de construção social interdependentes.  

O pensamento cartesiano não enxergaria o 
protagonismo de um líder comunitário além da 
quantidade de feitos que realizou. Uma História 
escrita sobre sua vida, contada de maneira fria, 
contabilizaria todos os registros que existem sobre as 
realizações. Mas uma ciência que considera a 
complexidade do ser, consegue ir um pouco mais 
adiante para compreender, além de informar, e para 
isso, ela exige uma sensibilidade que só é possível sob 
a perspectiva do pensamento complexo. 

Sob essa perspectiva da Antropolítica, 
Humberto Teixeira de Lima é como um agente desse 
conceito, e a comunidade do Redenção como o lugar 
dessa reserva antropológica. 

Nas palavras de Rosalba Ciarlini, ex-prefeita 
de Mossoró e sua companheira na política, 
Humberto foi “a própria rede social” de seu tempo. 
“Naquela época, não tinha rede social, mas ele era a 
própria rede, com os trabalhadores e a comunidade”. 
Ela descreveu o trabalho de Humberto na 
comunidade como uma rede, através da qual toda a 
comunidade era integrada, permitindo que todos 
participassem das decisões importantes acerca dos 
problemas do bairro.  

Amigo e companheiro de Humberto, 
Wellington Barreto conta como o movimento 
comunitário iniciou a partir da dispersão de várias 
lideranças advindas da dissolução dos sindicatos, 
pelos governos ditatoriais no país. 

 
Então começou a acontecer reunião de ruas, a 
partir de 1965, e esse movimento foi crescendo, 
crescendo, e tornou-se, denominou-se de um 
fenômeno chamado movimento comunitário. 
Bom, aqui em Mossoró, a partir de 1980, ele 
começou a crescer mais, certo? Todos aqueles 
líderes políticos e sindicais de Mossoró que foram 
cassados e perseguidos pela ditadura, ingressaram 
no movimento comunitário. Então, a partir de 80, 
81, 82, 83, nós começamos a atuar mais 
firmemente neste movimento. E com uma... 
preocupação, porque os Abolições, de um modo 
geral, eram comunidades que estavam sendo 
construídas e inauguradas pelo governo da 
ditadura e pelo governo municipal, mas que não 
tinha representatividade. Então, com esse 
movimento pulsante, representativo e forte, nós 
começamos a fundar em cada comunidade um 
conselho comunitário ou uma associação de 
moradores, um grupo de idosos, grupo de jovens e 
clube de mães. Aí vem, entra a figura do 
Redenção, um conjunto construído pelo governo 
do estado em parceria com o sindicato da 
Constituição Civil (Wellington Barreto, amigo. 
Depoimento concedido em 06/04/2024). 
 
Esse período, segundo Barreto (2014), foi o 

período de ouro do movimento comunitário de 
Mossoró, e nesse contexto foi quando a sua liderança 
surgiu, na comunidade do Redenção, uma 
comunidade feita para trabalhadores da construção 
civil, porém sem ou com pouca infraestrutura. A 
ex-prefeita Rosalba Ciarlini, descreveu o início da 
liderança comunitária, tendo a comunidade do 
Redenção como um elo entre eles.  

178 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

 
Casualmente, eu fazia um trabalho social, como 
pediatra, em alguns bairros de Mossoró, lá no 
Abolição 4, tinha um centro social, como era do 
Estado, era conhecida, e a liderança lá na época, o 
Wellington Barreto e mais outras pessoas 
começaram a me convidar pra ir atender crianças 
lá, e eu ia no final de semana. E foi assim que, um 
belo dia, eu conheci seu pai, E ele disse que morava 
no Conjunto Redenção, que o Redenção era um 
conjunto de trabalhadores da Construção Civil. 
Como meu pai é oriundo da construção civil, meu 
pai foi construtor aqui muitos e muitos anos, mas 
já estava nessa época morando no Rio, aí é outra 
história. Ele disse, “olha, lá tem trabalhadores que 
conheceram seu pai e trabalhavam com seu pai.” 
Aquilo me despertou interesse de conhecer o 
Redenção, que não tinha calçamento, não tinha 
posto de saúde, não tinha creche nessa época 
(Rosalba Ciarline, amiga. Depoimento concedido 
em 16/04/2024). 

 
E foi assim, em contato com os problemas na 

comunidade, que Humberto começou a se destacar 
nas reinvindicações por melhorias no bairro. Já havia 
outras lideranças atuando no conjunto, e é 
importante repetir, que a natureza do trabalho 
comunitário é coletiva. O protagonismo de uma 
liderança não diz a respeito dele mesmo, mas do que 
ele faz pela coletividade e com a coletividade.  
Ninguém faz nada sozinho na comunidade.          

Além de ser coletivo, o trabalho comunitário 
é totalmente voluntário. Ninguém ganha, 
financeiramente falando, algum retorno. Esses 
homens e mulheres se doavam pela causa 
comunitária, sem receber absolutamente nada em 
troca. Muitas vezes sequer tinham meios para se 
locomover até à prefeitura para levar as 
reinvindicações feitas pelos moradores. 

À medida que crescia a comunidade, a 
identidade de líder de Humberto se solidificava, e ele 
começava a encabeçar várias lutas dos moradores, 
muitas delas relacionadas à infraestrutura do bairro, 
por ser um conjunto habitacional novo, e por ser de 
periferia.                         

Segundo Wellington Barreto,  
 

Humberto Lima foi uma pessoa muito 
importante, porque antes do movimento 
comunitário, as comunidades não eram vistas, 
certo? Não eram vistas, o poder público só olhava 

o centro. Só olhava a riqueza, o poder, a burguesia. 
E com esse trabalho feito por mim, Manoel de 
Souza, Afonso Araújo, Dona Raimunda, Dona 
Rita Mota, Pedro Pereira, Humberto Lima, o meu 
amigo Cássio e tantos outros, aí, nós, as 
comunidades periféricas e rurais de Mossoró, 
passou a ter respeito e a ser respeitada ela 
comunidade. Então, Humberto teve essa 
contribuição (Wellington Barreto, amigo. 
Depoimento concedido em 06/04/2024). 

 
Outra luta muito importante na história da 

comunidade e durante a liderança de Humberto foi 
a conquista da anistia das casas. Tanto Wellington 
Barreto quanto Rosalba Ciarlini, descrevem a 
importância dessa conquista para os moradores, e 
como foi importante a atuação dele nesse processo.          

Nas palavras de Wellington Barreto, a luta 
pela anistia das casas trouxe dignidade aos 
moradores.  

  
O outro problema é que as casas construídas pelo 
governo do Estado, com a parceria da prefeitura, as 
casas do Redenção, ainda não tinham, o governo 
não tinha dado título de posse àqueles 
trabalhadores que trabalhavam, que construíram 
com sacrifício as suas moradias sociais. Então, 
outra luta encabeçada, mais uma vez, por 
Humberto, por todos os outros líderes sociais lá 
do Redenção, através do meu trabalho como 
vereador, como amigo da comunidade, como 
militante do movimento comunitário, nós 
conseguimos o título de posse, e todo mundo que 
está no Redenção, todo mundo que estava 
morando na casa, hoje é dono de um patrimônio 
bom, Redenção é uma comunidade boa, grande, 
desenvolvida, com seu título de posse, graças à luta 
de Humberto Lima (Wellington Barreto, amigo. 
Depoimento concedido em 06/04/2024). 

 
Também para Rosalba Ciarlini, o movimento 

pela anistia das casas, foi um dos momentos 
marcantes na história do movimento comunitário e 
do bairro Redenção, por ter sido uma luta que uniu 
a comunidade em torno de um objetivo em comum. 

 
Era pela COAB, através da COAB. Eu sei que 
tinha sido assim. Bom, através do governador, teve 
com eles de fazer o conjunto dos trabalhadores da 
Constituição Civil. E eles queriam as casas e 
fizeram um acordo. “A gente constrói, você dá o 
material”. Só que depois não tinha o documento. 

 
179 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

Aí até dá aquela regularização pra que cada um 
pudesse ser dono da sua própria casa... Ainda tem 
muito... é a regularização fundiária. Ainda tem 
muitos desses conjuntos que ainda tem coisa 
pendente, mas lá foi feito. Só se organizou e fez. Se 
organizou, comunidade, de novo, coletivo. Pra 
poder ter sua casa, que ele depois dela, podia 
vender, podia ampliar, podia fazer o que quiser 
(Rosalba Ciarline, amiga. Depoimento concedido 
em 16/04/2024). 
 
Então, em meio a esse envolvimento, 

Humberto foi eleito por três vezes representante do 
bairro Redenção. Nos três mandatos em que esteve à 
frente do conselho comunitário, ele viveu com 
dedicação quase que integral à comunidade. Era 
incansável, como disse Rosalba Ciarlini em seu 
depoimento. Exerceu na prática a política que habita 
nosso ideário. Aquela que pensa o bem comum, e 
que tem como prioridade os sujeitos.  

Nossa incredulidade diante da 
insensibilidade, do egoísmo e do individualismo tão 
presentes do sistema político, não nos permite ter 
esperanças quanto à possibilidade de se fazer uma 
política mais humana. Porém, contar histórias como 
a Humberto e da união dos moradores do 
Redenção, é uma forma de fomentar uma política 
mais humana, pela qual é possível produzir 
transformação social na vida das pessoas.  

A comunidade do Redenção já não é a mesma 
da época de Humberto. Muitos dos que viveram 
com ele já se foram também. O bairro sofre de um 
mal que atinge os centros urbanos hoje, que são as 
facções criminosas, ceifando vidas de jovens, 
alterando a rotina de moradores durante à noite.  

Mas as transformações provocadas no período 
da sua liderança no bairro, ainda hoje permeiam a 
memória de muitos deles. O nome dele ainda é 
lembrado durante as filas de espera no postinho. 
Ainda estão por lá seu amigo Cássio, dona Elita, 
dona Eunice, Neto Libânio e seu Manoel, que 
embora bem velhinho, mas ainda guarda em algum 
lugar da memória a amizade deles. 

As lideranças atuais continuam exercendo o 
mesmo trabalho incansável, na tentativa de melhorar 
a qualidade de vida da população. As lideranças 
comunitárias, ignoradas por muitos, continuam 
sendo a ponte entre o povo e as autoridades. 

Para chamar a atenção dos políticos, se 
utilizam dos meios de comunicação, através dos 
jornais e tv, hoje, as mídias sociais.  Na época, 
Humberto estava constantemente nos editoriais dos 
jornais da cidade. Era a forma de incomodar quem 
tinha o poder de fazer algo pelos moradores.  

 
 

Figura 2 – Reunião de lideranças comunitárias na praça principal do conjunto Redenção. Identificados na foto: 
ex-prefeita Rosalba Ciarlini, ex-deputado Carlos Augusto, Gonçalo Vítor, Neto Libânio, Manoel (presidente do 

Conselho Comunitário do Conjunto Wilson Rosado. (Arquivo pessoal). 
Fonte: Autores (2025).  

 

180 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

 
Figura 3 – Humberto Lima na edição do jornal 
Gazeta do Oeste. Data desconhecida. (Arquivo 
pessoal). 
Fonte: Autores (2025). 
 

Enquanto representação social, como descrito 
a respeito das comunidades e a política comunitária, 
a identidade é uma construção simbólica de sentido 
que alimenta a ideia de coletividade, uma construção 
imaginária que produz a coesão social, permitindo a 
identificação da parte com o todo, do indivíduo 
frente a uma coletividade, e se estabelece à diferença 
(...) (Pesavento, 2005). 

Por isso, a identidade de líder comunitário se 
confunde com a identidade da sua própria 
comunidade. E essa dimensão só pode ser mais bem 
compreendida a partir de uma visão sociológica, que 
atenta para a simbiose que acontece nessa relação, 
entre representante e representados.  

Sobre as representações acerca da figura do 
líder, é possível analisar à luz do que diz Chartier 
(2002, p. 20):  

 
As definições antigas do termo, (por exemplo, 
a do dicionário de Furetiere) manifestam a 
tensão entre duas famílias de sentidos: por um 
lado, a representação como dando a ver uma 
coisa ausente, o que supõe uma distinção 
radical entre aquilo que representa e aquilo 
que é representado; por outro, a representação 
como exibição de uma presença, como 
apresentação pública de algo ou de alguém. 
No primeiro sentido, a representação e 
instrumento de um conhecimento mediato 
que faz ver um objeto ausente através da sua 
substituição por uma «imagem» capaz de o 
reconstituir em memória e de o figurar tal 
como ele é. 

Representações e Memórias Coletivas:  
A Política do líder comunitário no chão 
do bairro 

 
Então hoje vemos o nome de Humberto 

sendo lembrado. Através do nome homenageado, a 
presença do sujeito vai se perpetuando na história e 
na memória da comunidade através dos anos, e 
mesmo após sua morte, ainda será preservado por 
meio do reconhecimento simbólico de sua imagem.  

No contexto histórico, as definições 
fundamentais sobre o conceito de "mentalidade", 
aborda a mentalidade de um indivíduo, como sendo 
a mesma que ele compartilha com outros indivíduos 
de sua época. Essa mentalidade está relacionada ao 
cotidiano e ao automático, representando o que 
escapa à consciência individual e revela o conteúdo 
impessoal do pensamento.  

Ao contrário da história intelectual clássica, 
que se concentra nas ideias como construções 
conscientes de indivíduos, a história das 
mentalidades aborda as representações e julgamentos 
coletivos que orientam os sujeitos sociais, muitas 
vezes sem que eles tenham plena consciência disso. 
Le Goff (1990) destaca e chama a atenção para a 
necessidade de compreender os esquemas e 
conteúdo de pensamento que, mesmo sendo 
expressos no nível individual, são, na verdade, 
condicionamentos inconscientes e internalizados 
que levam um grupo ou sociedade a compartilhar 
um sistema de representações e valores, sem a 
necessidade de explicitá-los.  

Essa abordagem se aproxima das análises 
sociológicas da tradição durkheiniana, que também 
exploram os elementos compartilhados 
implicitamente pela sociedade.  

O que quero dizer, é que o protagonismo de 
Humberto é o resultado da ação de múltiplos 
sujeitos. A forma como um líder surge, é em si 
mesmo o ponto de partida para a investigação desse 
fenômeno, como um fator social que comunica um 
pensamento, uma identidade coletiva, que ultrapassa 
as identificações particulares dos sujeitos. 

 

 
181 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

 
Figura 4 – Matéria sobre Humberto Lima no jornal 
Gazeta do Oeste. 27/04/1994. Arquivo Pessoal. 
Fonte: Autores (2025). 
 

Assim, sob esse fundamento, lançamos luz 
sobre o fato de que um sujeito anônimo como 
Humberto, sem educação formal, possa ter 
desenvolvido um trabalho de liderança comunitária, 
sendo eleito por três vezes seguidas e deixado um 
legado reconhecido pelos moradores do bairro. E a 
consciência que ele tomou acerca de si, e dos outros, 
e a consciência coletiva acerca dele, podem ser 
estudados a fim de explicar o seu protagonismo. 

Todos esses elementos podem fornecer 
informações amplas a respeito do protagonismo 
desse líder e trazer uma reflexão crítica a respeito da 
sua importância para o desenvolvimento social de 
uma comunidade. 

No contexto do bairro Redenção e do 
Movimento Comunitário em Mossoró-RN, vemos a 
construção de identidades e como a memória ajudou 
a formar   o senso de coletividade de uma 
comunidade. A trajetória de Humberto, desde sua 
atuação como presidente do Conselho Comunitário 
em 1988 até sua morte, evidencia não apenas uma 
liderança política, mas uma figura que se imortalizou 
na memória coletiva da comunidade através de laços 
que vão além da política. 

E a preservação dessa memória transcende o 
simples registro de suas realizações. Os símbolos, 
monumentos e homenagens, representam a 
perpetuação simbólica de sua figura na história local. 
Essas representações simbólicas têm um papel 

fundamental na construção da identidade coletiva, 
proporcionando um senso de pertencimento e 
preservando as pequenas histórias que compõem o 
tecido social do bairro Redenção, que envolvem 
relatos de vida, nascidos na convivência do 
cotidiano. 

A análise histórico-sociológica permite ir além 
dos seus feitos tangíveis, adentrando as 
subjetividades e conexões que moldaram seu 
protagonismo. A relação entre representante e 
representados, mostra também   as interações sociais 
na construção da liderança comunitária.  

A história vivida no chão do bairro, permeada 
por debates, relações interpessoais e lutas por 
melhorias, compõem o conjunto de significados e 
símbolos que alimentam a mística e a identidade do 
presidente do conselho com a comunidade que ele 
representa. 

Ao ampliar a leitura do fenômeno histórico 
local através das lentes das Ciências Sociais, é possível 
compreender tanto o líder comunitário como um 
sujeito isolado, como também entender seu 
protagonismo como resultado das conexões e 
interações presentes em seu entorno. 
 
 
O protagonismo do líder comunitário a 
partir de uma análise histórico 
sociológica 
 

Uma das contribuições de Roger Chartier foi 
a sua formulação do conceito de representação. O 
historiador ofereceu uma nova maneira de 
interpretar os processos históricos que ficou 
conhecida como "história cultural do social". 
Produzir uma história cultural dos fenômenos 
sociais significa, segundo Chartier, realizar uma 
investigação sobre as formas pelas quais os 
indivíduos e grupos constroem um sentido para os 
fatos históricos e, de uma maneira geral, para o 
mundo, a realidade. 

Analisar o protagonismo do líder 
comunitário, sob essa perspectiva, é compreender os 
significados dos símbolos, que preservam a memória 
dos sujeitos, e contribuem para a formação de uma 
identidade em torno desse líder e da comunidade 
que ajudou a construir esse protagonismo.  

182 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

Identificamos por exemplo, na liderança de 
Humberto Teixeira de Lima, a preservação da 
memória em torno de suas realizações políticas, 
através dos atos públicos de reconhecimento por 
meio de homenagens, através da atribuição do seu 
nome à uma praça do bairro onde morou, à uma rua 
localizada em outra comunidade, e a uma medalha 
de honra ao mérito comunitário, entregue a pessoas 
que se destacaram pelos serviços prestados no 
âmbito social. 

Todas essas homenagens vieram após a sua 
morte. O que foi registrado lhe conferindo uma 
legitimação do protagonismo no movimento 
comunitário em Mossoró, foi a partir de vozes que 
mantiveram, através da memória, a manutenção dos 
feitos advindos da sua representatividade junto à 
comunidade. 

Sob a proposta de análise deste fenômeno, 
analisar apenas os feitos que fizeram emergir essa 
liderança não é suficiente para compreender a sua 
dimensão sociológica, sendo pra isso, necessário ir 
até às conexões, às subjetividades dos sujeitos 
participantes dessa comunidade, dos que se 
empenharam nas causas, dos que construíram junto 
com essa liderança, a identidade do bairro Redenção. 

Fazendo uma correlação com as discussões de 
Bourdier e Chartier (2009), observa-se a 
complexidade que há no entorno desse 
protagonismo, posto que, para além daquilo que os 
símbolos emitem, é preciso fazer perguntas mais 
profundas a respeito das relações entre os sujeitos, a 
fim de compreendê-las e o seu papel nesse processo 
de formação de uma liderança comunitária.  
 

Sempre pensei, e ainda penso, que os labores do 
historiador ou historiadora atendem a duas 
necessidades. Eles devem propor novas 
interpretações de problemas claramente definidos, 
mas também dialogar com colegas estudiosos das 
vizinhas disciplinas de Filosofia, Crítica Literária e 
Ciências Sociais, de modo a estar melhor armados 
para refletir sobre suas próprias práticas e sobre os 
rumos para os quais a disciplina se dirige. E nesta 
condição que a História pode ajudar na 
construção de um conhecimento crítico do nosso 
próprio presente (Chartier, 2009, p. 15). 

 
Analisar o protagonismo do líder 

comunitário através de uma perspectiva histórica, e 

em diálogo também com a Sociologia, possibilita 
compreender as múltiplas dimensões e variados 
aspectos a respeito do fenômeno desse protagonismo 
desempenhado pela liderança comunitária. 

Assim é possível analisar, por exemplo, o 
papel do líder comunitário enquanto mediador das 
relações sociais existentes na sua comunidade. A 
política que acontece no bairro, ela não se dá de 
forma apenas partidária, mas, de forma prática, ela 
acontece a partir de uma dinâmica de maior 
representatividade, através da instituição de 
conselhos, através dos quais são tomadas as decisões 
de interesse coletivo.  

Outro aspecto, é a forma como esse líder vai 
criando uma história do lugar, modificando o espaço 
e a dinâmica dessas relações, enquanto lida 
diretamente com as pessoas. Isto é, lidando com o 
elemento humano que está atrelado aos problemas 
mais diversos que acontecem no bairro. O líder 
comunitário não é só a figura política que está mais 
próxima, mas por vezes, ele também atua em outros 
vários papéis, porque as necessidades surgem e ele é a 
pessoa lembrada naquele momento a fim de 
revolucionar as mais diversas questões.  

A identidade desse líder se constrói também, 
a partir das narrativas de sua vida que, junto à vida 
da comunidade, forma esse sujeito que se destaca na 
liderança de um movimento. Ele trabalha com a 
diversidade cultural e social, presente na 
comunidade, e por meio de atividades, promoção do 
social, do bem-estar coletivo, ele une a comunidade 
em torno de um ideal comum.  

É importante observar, que, muitas vezes esse 
fazer histórico-sociológico, se dá apenas no campo de 
uma prática, envolvida diretamente com as pessoas. 
Aqui se nota a pertinência da leitura feita a partir das 
competências da Sociologia, das Ciências Sociais, de 
modo a reconhecer a existência dessa dinâmica e 
identificar a sua intervenção na história de um 
grupo. 

 
 

As representações simbólicas em torno 
do protagonismo de Humberto Teixeira 
de Lima  

 
No caso do protagonismo de Humberto 

Teixeira de Lima, existe uma série de 

 
183 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

reconhecimentos simbólicos, que aconteceram após 
a sua morte, que representam a preservação da 
memória da comunidade em torno dessa liderança. 
Essas representações estão continuamente presentes 
no cotidiano, mostrando também os ideais do 
representante e representados.   

Essa representatividade que faz parte do 
movimento comunitário, baseia-se em algo que é 
imaterial, que perpassa pelas questões das 
sensibilidades e memória, pois assim esses agentes 
constroem sua história e formam sua identidade 
coletiva. 

A história social e cultural é percebida e 
escrita aqui de forma intrínseca. Na construção desta 
identidade coletiva, na educação que se promove 
através das lutas, no enraizamento da coletividade, 
enraizamento este que muitas vezes ocorre nos 
debates públicos, reuniões de deliberação e a 
convivência no cotidiano com a construção das 
relações interpessoais irão definir outras questões 
como as relações de trabalho, a obtenção de valores. 

A perspectiva histórica dentro da 
comunidade, se constitui no fato de que através do 
engajamento de lutas, os moradores apreendem a 
ideia de que é nas ruas e praças ou na sala do 
Conselho Comunitário que ele se torna um sujeito 
da sua própria história. Nesse ambiente os agentes 
passam a analisar cada ação ou situação em um 
movimento entre passado presente e futuro, e 
compreendê-las em suas relações com outras ações, 
outras situações, numa dimensão maior. 

Nesse sentido, cultivar a memória da luta e 
conhecer mais profundamente a história são 
aspectos fundamentais. O sistema de ideias e 
representações fazem parte do que a autora Roseli 
Salete Caldart (2003) define como mística, sendo 
assim mística a “alma dos lutadores do povo”, a 
força, a energia cotidiana, que a mantém e alimenta a 
visão dos moradores na utopia coletiva. Ou ainda a 
mística é aquele sentimento materializado em 
símbolos, que alimenta a ideia do coletivo, do grupo. 
Daí a preservação das lembranças através de fotos, 
registros de matérias de jornais, ou mesmo na 
lembrança afetuosa de um gesto. 

Dentro deste contexto, a História Cultural 
como esclarece Chartier (2009), é fundamental para 
indicar como em diferentes lugares e momentos uma 
realidade social é construída. O campo da história 

social pode ter como objeto os motivos das 
representações e pensá-las como análise de 
configurações sociais. 

A História Cultural pode ser assim 
conceituada como uma investigação do modo como 
se constrói um sentido. E nesta perspectiva estão 
estabelecidas as relações entre a história dos textos, a 
história dos livros e a história da leitura, o que coloca 
a História como discurso acerca da realidade e impõe 
ao historiador o dever de compreendê-la. Ela traz, 
portanto, “a renovação das correntes da história e 
dos campos de pesquisa, multiplicando o universo 
temático e os objetos, bem como a utilização de uma 
multiplicidade de novas fontes” (Pesavento, 2005, p. 
69). 

A política comunitária possui uma 
caraterística própria. Diferente da política 
sistemática, ela é mais representativa, no sentido de 
que, a participação popular acontece de forma mais 
direta, seja pra decidir a respeito de uma nova escola 
pro bairro, ou pra resolver algum problema 
estrutural. Isso muitas vezes faz com que a 
comunidade se una, apesar das diferenças individuais 
e partidárias, para que o bem-estar coletivo seja 
alcançado. 

Há que se considerar, na formação desse 
protagonismo, as vozes silenciadas por não 
aparecerem com destaque, nesse processo. Se 
dizemos que esse protagonismo não acontece de 
forma solitária, é preciso olhar com mais atenção os 
sujeitos que estão no entorno da figura principal. 

 
 

Considerações Finais 
 

Considerar o espírito humano e se apossar de 
suas implicações na construção do conhecimento e 
pensá-las como um fazer científico é romper com 
paradigmas solidificados ao longo da história, acerca 
do que é ou não científico.  Estamos nos arriscando 
em um exercício, tentando sair de um mundo 
fabricado e lido através de lentes cartesianas, o 
mundo da ciência objetiva, que pensa os fenômenos 
de forma absoluta e exige uma certeza para se chegar 
à chamada objetividade. 

As mudanças de paradigmas nas ciências da 
natureza e humanas, nos desafia a refletir mais 
detidamente sobre o conhecimento do 

184 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

conhecimento científico. Partindo da questão do 
que é cientificidade e quais os critérios para que isso 
ou aquilo seja identificado ou classificado como 
científico, nos deparamos com a crise dos 
fundamentos do conhecimento científico, como 
apresentado por Morin (2020), segundo o qual o 
conceito de ciência agora não é mais sinônimo de 
certeza. A sua objetividade não é pura, como se 
desejava que fosse, antes, ela é permeada pelas 
subjetividades advindas da relação daquele que 
observa, com o produto da sua observação. 

É a subjetividade que atribui objetividade ao 
conhecimento científico. O sistema de ideias não se 
trata de algo dogmático, mas aponta para as 
estruturas invisíveis que podem ser percebidas, 
independente do olhar estatístico do observador. 

Quando olhamos por exemplo, para o 
protagonismo da liderança comunitária de 
Humberto Lima, estamos a contemplar a ponta de 
um iceberg que nos leva à constatação da existência 
de conexões que ainda são por nós, desconhecidas. 
Conexões essas advindas das relações comunitárias, 
de observadores múltiplos que a partir do seu lugar, 
ajudam a construir teorias e levantar 
questionamentos acerca desse protagonismo. 

Essas são as questões da cientificidade. Eis o 
motivo de a teoria ser algo obscuro. Porque existe o 
emaranhando de interesses, ligados às subjetividades, 
ao espírito humano que não podem ser ignorados 
por quem observa. 

Essa Epistemologia que considera as 
subjetividades, está atenta ao entorno do 
pensamento científico, da colcha de retalhos que é o 
sistema de ideias, da movimentação dos corpos, da 
linguagem, de objetos que se ligam mais ao espírito 
do que à lógica, ou ainda, que considera o espírito e 
o cérebro, a razão, como partes de um todo, numa 
construção em que as autorreferências e as 
exoreferências se auto-organizam. Como enfatiza 
Morin (2009), a ideia é articular ambos, cérebro e 
espírito, olhar para os dados e perceber as 
representações simbólicas que eles exibem, a conexão 
entre a razão e a imaginação como fenômeno 
constitutivo da humanidade do conhecimento. Daí a 
ideia do pensamento científico não se tratar de algo 
simples, certo e fechado em si mesmo. 

Considerando as condições em torno das 
teorias, esse pensamento se revela complexo, incerto 

e com ligações que formarão teias, a partir de novas 
perguntas que por sua vez levarão à novas respostas e 
estas levarão à novas formas de enxergar os dados, 
trazendo consigo as intervenções da cultura, da 
linguagem, para formar esse novo pensamento 
científico. 

Se concluímos então que as subjetividades 
advindas do ser humano constituem o modo de 
pensar científico, lidaremos melhor com a 
coexistência da lógica com a imaginação. É próprio 
do indivíduo usar as regras da organização do 
pensamento lógico para construir as ideias, no 
entanto, carregamos o eu mitológico, o eu poético, 
que cria, que imagina, e então transgride as certezas 
dessas regras. Faz parte do processo do nosso pensar. 
Consequentemente, faz parte do pensar científico. 

De modo que não é possível abandonar essas 
diversidades e abstrações, antes, é preciso buscar essa 
epistemologia que reconcilie a ambos, pois são esses 
elementos que nos constituem, enquanto seres 
pensantes, participantes ativos da construção do 
pensamento, do conhecimento científico. E, 
justamente por isto, é um conhecimento que se 
pretende plural, aberto, que está em contínuo 
movimento, nos tirando às vezes de um lugar seguro 
para que reconheçamos as nossas limitações, e a 
partir desse reconhecimento, progredir no 
conhecimento do outro, e de si mesmo como parte 
de um todo. 

Diante desse paradoxo, o conhecimento que 
para nós parece íntimo, logo se torna um estrangeiro 
ao fazermos a primeira investigação sobre ele. São as 
sombras, as zonas cegas e os buracos negros do 
pensamento, que antes bem fundamentado em 
construções lógicas e racionais, agora se descobre o 
incerto, a fim de conhecer a si mesmo. Essa seria, 
afinal, a conquista da ciência ocidental, segundo 
Morin (2009), uma ciência que se construa com a 
objetividade e a subjetividade a fim de ser um 
conhecimento que conheça a si mesmo e os outros 
objetos. 

Essa articulação considerará as intervenções 
das relações humanas com o meio onde vive e se 
movimenta com seus semelhantes. Suas estruturas 
cognitivas e como elas se refletem no seu modo de 
pensar, o lugar do sujeito que também se torna 
objeto, que no lugar de observador de si próprio, 
transmite consciência aos dados observados. 

 
185 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

Essa Epistemologia que se requer aberta, 
integra agora todo o conhecimento que diz de si 
mesmo ser verdadeiro, inclusive aquilo que ainda 
não é conhecido. Não se trata de uma relativização e 
ruptura completa com os paradigmas fundantes. 
Mas é aceitar a existência do desconhecido para 
então descobrir o conhecido. É a busca de conhecer 
o conhecimento. Articular uma reflexão acerca de si 
mesmo, com todas as ilusões, contradições, as 
histórias que envolvem a origem, a formação, que 
constituem o ser que pensa e elabora. 

Diante desses desafios de um novo modo de 
pensar científico, somos convidados a refletir sobre a 
cientificidade que construímos e atribuímos à essa 
ciência que estamos participantes. Consideremos as 
histórias, as fábulas, os mitos, os sonhos. Dos vivos e 
dos que estão vivos em outro lugar. Uma ciência 
mais humana, com suas brechas, incompletudes, 
incoerências. 

A inteligência não medida pelos métodos 
tradicionais, nem conhecida pelas estatísticas, mas 
aquela demonstrada nas múltiplas formas de saberes, 
encontradas nos lugares mais simples e improváveis. 
É a história dos anônimos, as micro histórias, que 
movimentam as estruturas e tornam os sujeitos 
participantes do processo de fazer ciência. 

Colocar-se no lugar do outro, mais 
especificamente, no lugar do meu semelhante, 
sentir-se parte, parte de e com aqueles que sofrem. E 
em seguida, ver surgir a capacidade de enxergar-se 
como participante, encontrando uma identidade 
que antes não existia, ao mesmo tempo em que se 
reconhece a reprodução de muitas injustiças. 

Por vezes, o processo de identificação não se 
revela com clareza, pois estamos imersos na 
construção de nossa própria identidade. Por diversos 
motivos, podemos ser levados a nos identificar com 
o lado que representa o poder e a dominação, 
mesmo quando, nesse ínterim, também fazemos 
parte do grupo dominado. Antes de ser uma questão 
de posicionar-se, trata-se de reconhecer a si mesmo, 
buscando compreender as próprias ações em relação 
às sociais e humanas que estão em nosso entorno. 

Outro ponto, é ligar-se aos antepassados. 
Perceber as vozes e os silêncios de quem ajudou a 
construir uma identidade, e como eles continuam 
falando através de suas memórias, das impressões 
que deixaram através de seus feitos, e reconhecer as 

conexões que existem entre eles. Isso influencia 
diretamente a formação de uma consciência crítica a 
respeito do seu lugar enquanto cidadão participante 
das transformações. 

Além do mais, não há como ignorar as 
subjetividades que são próprias do que é humano. É 
a categoria a qual todos pertencemos, e por isso 
mesmo, nos torna tão iguais, mesmo com as 
diferenças. 

Esse movimento de reconhecer-se humano e a 
humanidade no outro, é capaz de levar à 
compreensão dos dramas pessoais, das fragilidades, 
sonhos e aspirações. Atributos que não podem ser 
contabilizados, mas apenas, compreendidos. 

A coletividade, de igual modo, também diz 
muito sobre o sentido de pertencer. Esse é um 
princípio primordial para ser conscientemente parte 
do sofrimento alheio. É superar o ato de “empatia” 
apenas, e se colocar como sujeito ativo nesse processo 
de transformação social e interrupção de ciclos de 
injustiças. 

Para além das classificações as quais nos 
separaram ao longo da história, esse chamado a olhar 
para nossa essência e para o lugar ao qual 
pertencemos, é ir na contramão do ritmo da música 
que se ouve por todo lugar: Individualidade, 
egoísmo, noções equivocadas de superioridade, 
crença de que há um ser humano superior ou 
inferior. 

É um ato revolucionário fazer o caminho de 
volta. Aliás, é revolucionário reconhecer que precisa 
fazer o caminho de volta. Nossos atos de justiça e 
compaixão serão mais concretos se reconhecermos 
nossas próprias fragilidade e deficiências, 
principalmente em conhecer o semelhante como 
sujeito portador de uma humanidade, que lhe 
confere direitos como tal. 

Dizemos muitas coisas ao escrever sobre essas 
pessoas. Chamamos a atenção para elas, para suas 
memórias, histórias, vivências, tristezas e alegrias de 
quem foram ou de quem são. E apresentá-las como 
são, com suas limitações e potencialidades, é trazer 
esperança sobre os problemas humanos. Nem tudo 
depende de quem detém o poder, há muitas 
possibilidades de mudanças, quando forças são 
reunidas em prol de um ideal comum. 

O quanto poderemos alcançar quando nos 
dermos conta desse potencial de cada ser humano? E 

186 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 172-188, Jun/2025 

o quanto cada um pode evoluir, quando 
reconhecer-se a si mesmo e ao semelhante como 
parte de um todo que os torna participantes de um 
mesmo processo histórico?  Por isso, a história de 
Humberto Lima, um anônimo, abraça nossos ideais 
de uma política humana e fraterna. 

Mas, como disse Ailton Krenak (2019), não 
há mais sentido em viver em sociedade. O autor 
convoca a “adiar o fim do mundo”, contando mais 
uma história. Nossas experiências são o que dão 
sentido à nossa existência. Semelhante aos povos 
originários, que resistiram bravamente preservando 
sua cultura, sua língua, as pessoas da comunidade 
não são indivíduos. Mas eles ganham e atribuem 
sentido à sua existência a partir de sua coletividade. 

Quando se reúnem para se defender, quando 
juntos decidem sobre as condições do lugar onde 
moram, eles estão também resistindo, guardando 
memórias, contando e recontando histórias. 
Ouvindo os velhos, repassando as crenças os mitos, 
dando sentido à suas vidas. Preservar as 
subjetividades. Segundo o autor, essa também é uma 
forma de resistência. 

Resguardadas as devidas proporções, a 
comunidade, o bairro, também se preserva assim. As 
subjetividades estão presentes nas ações que 
promovem. Cada data que serve para unir, 
compartilhar, sentar-se em volta da mesa, tudo isso é 
carregado de elementos humanos que, por um 
pouco de tempo, dão o vislumbre do ideal que 
deveríamos perseguir.  Somos iguais, mas diferentes. 
Alteridade, diversidade mesmo que não 
uniformidade. Há várias ideias, várias cabeças para 
pensar, e o ambiente propício para evocar o espírito 
humano, é justamente em meio a essas diferenças. 

As reflexões de Ailton Krenak apontam para 
o que a sociedade precisa fazer, para quebrar o ciclo 
de autodestruição dos homens, e consequentemente 
do lugar onde vivem. Essa corrente de 
individualismo, do consumo desenfreado e 
esquecimento das origens, banalização da vida em 
detrimento das riquezas, tem criado pessoas cada vez 
mais indiferentes umas com as outras, e por isto 
mesmo, o passado já não tem mais voz. 

Os velhos são descartados. Assim como tudo 
que não parece tecnológico o bastante, ou o que 
remete aos saberes antigos, não encontram mais 
lugar às rodas de conversas dos jovens. De modo que 

esta sociedade vai refletindo em seus sujeitos, o 
insensível abandono da ancestralidade. Já não 
importam essas vozes, nem os sonhos, nem os rios e 
as conversas nos alpendres. 

O movimento comunitário, por exemplo, já 
não possui a mesma força que tinha nas décadas de 
80/90. A figura do líder ainda é importante, mas o 
movimento já não é voz tão atuante como era nessa 
época. E as histórias, que estão perdendo o valor, vão 
deixando de ser contadas, afetando a perpetuação de 
uma identidade, tanto pessoal como do coletivo. O 
que significa pra uma comunidade ter uma 
identidade? Por que é importante? Porque ser parte 
dela, dá aos sujeitos a percepção de pertencimento a 
um lugar, um espaço, um povo. 

Esse sentido de ser parte, é o que move o 
sujeito em direção à atitude e posicionamento para o 
trabalho em cooperação com outros. É isso que 
move o agrupamento que protesta, que reivindica, 
que pressiona o poder público, que assume a 
reponsabilidade para si, uns com os outros, a fim de 
fazer com que cada direito seja garantido. 

Isso também é reconhecer-se humano e parte 
de um grupo de outros humanos. Reconhecer suas 
origens como parte de si, e a partir disso, construir 
uma sólida defesa das liberdades do outro, da 
constituição do outro, porque ele é o semelhante. É 
revolucionário pensar que o homem pode pensar de 
si mesmo, a partir de seus sentimentos e emoções. 
Daquilo que lhe inerentemente humano, para que 
ele desenvolva a sensibilidade de viver em 
comunidade. 

Saber o lugar e o lugar da sua voz, no sentido 
de autoconhecer-se, reconhecer-se parte desse 
processo, é resgatar o sentido de se viver em 
sociedade. Não cabe ideias individualista quando se 
pretende viver em comunidade. Pois na coletividade, 
a alteridade força as pessoas a conviverem umas com 
as outras, e resolverem juntas os conflitos, em prol de 
um bem comum. 

Com a história de Humberto e o diálogo com 
os diversos pensadores e cientistas descritos nesta 
pesquisa, emerge um convite à introspecção e à ação. 
Identificar-se com o semelhante, reconhecer as 
próprias raízes e ligações com a comunidade são 
passos essenciais para uma consciência mais crítica a 
respeito de si.  O chamado para preservar as 
subjetividades, valorizando as experiências 

 
187 



O protagonismo de Humberto Teixeira de Lima: um olhar sob a perspectiva da antropolítica na comunidade do Redenção, em Mossoró - RN 
Maria da Conceição Santos de Lima Sousa, Luan Gomes dos Santos de Oliveira 

 

compartilhadas e a identidade coletiva, é um apelo à 
resistência. 

Existe um valor único e um potencial 
transformador em cada ser humano e no papel 
essencial da coletividade na construção de um futuro 
mais justo. Reconhecer-se como parte de um todo, 
entender a importância da alteridade e cultivar uma 
consciência crítica são atitudes revolucionárias que 
podem inaugurar um novo capítulo na história, 
onde a humanidade se reencontra e renova seus laços 
com o meio onde vive e compartilha saberes, fazeres 
e sonho, tudo o mais que faz parte da sua condição 
de ser humano. 
 
 
Referências 
 
BARRETO, Wellington. Lideranças 
Comunitárias de Mossoró: Trajetórias e 
Contribuições para o Desenvolvimento Local. 
Mossoró: Editora Universitária da UFERSA, 2014. 
 
 
CALDART, Roseli Salete. MST 15 ANOS. Lições 
de Pedagogia da História. Disponível em:  
www.curriculosemfronteiras.org. Acesso em: 21 jan. 
2025. 
 
 
CHARTIER, Roger. A História Cultural: entre 
práticas e representações. Tradução Maria Manuela 
Galhardo. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1990. 
 
 
CHARTIER, Roger; BOURDIEU, Pierre. O 
Sociólogo e o Historiador. Belo Horizonte: 
Editora Autêntica, 2010. 
               
DELGADO, Luciana de Almeida Neves. História 
oral e narrativa: tempo, memória e identidades. 
História Oral, v. 6, p. 9-25, 2003.  
 
 
GOHN, Maria da Glória. O protagonismo da 
sociedade civil: movimentos sociais, ONGs e redes 
solidárias. 2. ed. São Paulo: Cortez, 2008. 
 
 

HARRES, Marluza Marques. Trabalhando com 
rememorações. Memória e história da reforma 
agrária do banhado do Colégio: Camaquã, RS, 
Brasil – 1962-1972. Estudos Ibero-Americanos, v. 
32, n. 1, p. 127-141, 2006. 
 
 
HOBSBAWM, Eric. Mundos do Trabalho. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do 
mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. 
 
 
LE GOFF, Jacques. História e memória. 4. ed. 
Campinas: Editora da Unicamp, 1990. 
 
 
MEIHY, José Carlos Sebe Bom; HOLANDA, 
Fabíola. História oral: como fazer, como pensar. 
São Paulo: Contexto, 2007.  
 
 
MELUCCI, Alberto. A Invenção do Presente: 
Movimentos Sociais nas Sociedades Complexas. 
Petrópolis: Editora Vozes, 2001. 
 
 
MORIN, Edgar. Terra Pátria: Um discurso sobre a 
humanidade. Tradução de Carlos Felipe Moisés. São 
Paulo: Editora Bertrand Brasil, 1993. 
 
 
MORIN, Edgar. Para um Pensamento do Sul. 
Tradução de Mário Laranjeira. Rio de Janeiro: 
Editora Bertrand Brasil, 2009. 
 
 
PESAVENTO, Sandra Jatahy (Org.). História 
Cultural: experiências de pesquisa. – Porto Alegre: 
Editora da UFRGS, 2003. 

188 

http://www.curriculosemfronteiras.org


  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.13 

  

O “Tempo do Mato” vive: 
A luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 

 
The “time of the bush” lives on: the Laklãnõ Xokleng struggle against racism and ethnogenocide in Santa Catarina, Brazil 

 
Iclícia Viana* 

Débora Laa Priprá** 
Simoniel Aristides Faustino Patté*** 

Kátia Maheirie**** 
 

Palavras-chave: 
Povos indígenas 
Racismo 
Laklãnõ Xokleng 
 

Resumo: Este artigo se debruça sobre uma faceta da luta Laklãnõ Xokleng em 
Santa Catarina, Brasil, entre meados de 1850 e 1914. O artigo visibiliza algumas 
das narrativas documentadas sobre memórias do “tempo do mato” – a 
organização social e política dos Laklãnõ Xokleng antes da colonização. Os 
resultados demonstram que a luta contracolonial deste povo iniciou com o 
enfrentamento físico, um contra-ataque em defesa do “tempo do mato”. A 
violência produzida ontem e hoje configura-se como um método que tem por 
pressuposto a ideia de raça, de superioridade racial branca, e que é letal. Mesmo 
com toda a mortandade produzida pelos projetos de expansão territorial e 
econômica em Santa Catarina, o “tempo do mato” resiste por meio de ações 
contracoloniais, como por exemplo da juventude que busca visibilizar a 
ancestralidade e cria caminhos de enfrentamento aos pressupostos racistas que 
seguem operando o etnogenocídio da colonização de hoje. 

Keywords: 
Indigenous people 
Racism 
Laklãnõ Xokleng 
 

Abstract: This article focuses on one facet of the Laklãnõ Xokleng struggle in 
Santa Catarina, Brazil, between the mid-1850s and 1914. The article provides a 
glimpse into some of the documented narratives about memories of the “time of 
the bush” – the social and political organization of the Laklãnõ Xokleng before 
colonization. The results demonstrate that the anti-colonial struggle of this 
people began with physical confrontation, a counterattack in defense of the 
“time of the bush”. The violence produced by the government yesterday and 
today is configured as a method that assumes the idea of ​​race, of white racial 
superiority, and that is lethal. Even with all the death toll produced by the 
territorial and economic expansion projects yesterday and today in Santa 
Catarina, the “time of the bush” resists through anti-colonial actions today, such 
as those of the youth who seek to make their ancestry visible and create ways to 
confront the racist assumptions that continue to operate the ethnogenocide of 
today’s colonization. 

 
Recebido em 02 de março de 2025. Aprovado em 30 de abril de 2025. 

 

*Doutoranda em Psicologia pelo Programa de Pós Graduação em Psicologia da Universidade Federal de Santa Catarina. E-mail: 
iclicia.ufsc@gmail.com. 
**Mestranda em Antropologia Social pelo Programa de Pós Graduação em Antropologia Social da Universidade Federal de Santa Catarina. 
E-mail: debora@gmail.com. 
*** Mestrando em Tecnologias da Informação e Comunicação pelo Programa de Tecnologias da Informação e Comunicação da 
Universidade Federal de Santa Catarina, campus Araranguá. E-mail: kaudang@gmail.com. 
**** Dra em Psicologia pelo Programa de Pós Graduação em Psicologia da Pontifica Universidade Católica de São Paulo. Professora no 
Programa de Pós Graduação em Psicologia da Universidade Federal de Santa Catarina e da Universidade Federal do Rio Grande do Norte. 
E-mail: maheirie@gmail.com.  
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.13
mailto:iclicia.ufsc@gmail.com
mailto:debora@gmail.com
mailto:maheirie@gmail.com


O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 
Iclícia Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides Faustino Patté, Kátia Maheirie 

 

Introdução 
 

O povo Laklãnõ Xokleng é um dos 305 
povos indígenas no Brasil e sua terra está localizada 
na região do Vale do Itajaí, em Santa Catarina, no 
sul do Brasil. Esta é uma região marcada 
intensamente pela ideologia do branqueamento que 
influenciou a política de incentivo a migração 
teuto-alemã, oficializada com a Lei de Terras de 
1850 (Seyferth, 2002; Bento 2002). 

Esta região, hoje comercializada como uma 
“Europa fora da Europa”, foi historicamente 
anunciada pelo Estado de Santa Catarina como 
sendo um “vazio demográfico”, terra para o bom 
(des)envolvimento dos colonos imigrantes (Santos, 
1973; Wittmann, 2009). Ontem e hoje, a voz do 
povo que ali habita ecoa resistência. Em 2024 uma 
lei aprovou o nome “vale europeu” como oficial 
para a região, e lideranças indígenas se 
manifestaram afirmando que “não há vale europeu 
em terra indígena”1: o Vale do Itajaí segue em 
disputa no que tange ao projeto de futuro e de 
memória local.  

Considerando a história de colonização 
nesta região e a política do Estado brasileiro para 
embranquecer a população e expropriar a terra, 
este artigo objetiva identificar algumas das táticas 
de luta do povo indígena Laklãnõ Xokleng frente 
às práticas coloniais e racistas do Estado, dando 
ênfase ao período do século XIX, onde o “Tempo 
do Mato” foi invadido pela violência colonial. 
Débora Priprá (2023) salienta que tempo do mato é 
a forma que seu povo nomeia a organização social 
e política anterior ao contato com o Estado 
brasileiro, ocorrido em 1914 na chamada 
“pacificação”. 

Importante delimitar “colonização” como 
um projeto violento que promoveu o 
desenvolvimento dos Estados Nação a partir do 
século XVI. Ou seja, a modernidade europeia só 
foi possível pois se deu a partir da expropriação e 
exploração do sul global - territórios colonizados 
(Dussel, 2010). Conforme nos ensina Franz Fanon 
(1961), o Estado moderno surge no 
entrelaçamento das práticas no cotidiano das 
colônias e a violência é seu método principal - 
controle, punição e expropriação de vidas matáveis.  

Assim ocorreu com todos os povos 
indígenas no Brasil. No sul do Brasil a violência 
inicia por volta dos anos de 1808 por meio do 
genocídio decretado por Dom João V, de “guerra 
aos botocudos” (Monteiro, 1994). 

Trabalhamos com o conceito de 
colonização como define o quilombola Antonio 
Bispo, compreendendo como um processo 
etnocêntrico de invasão, expropriação, etnocídio, 
subjugação e substituição de cultura dos povos que 
aqui já estavam (Bispo, 2015).  

Estas práticas violentas, ancoradas em 
discursos cristãos e legais na história do Brasil, não 
findaram lá atrás no tempo do “Brasil 
Colônia”. Não nos atermos à colonização somente 
como um período histórico, mas como um projeto 
iniciado no século XVI, que operou em diferentes 
momentos da história e que está em curso 
(Longhini, 2021). 

 
Figura 1– Placa que nomeia a região do Vale do Itajaí, 
SC. Imagem de Iclicia Viana, 2023. 

 
Ao conhecer as estratégias de colonização, 

é preciso também reconhecer a luta contracolonial 
dos povos originários da terra ontem e hoje. Pois a 
colonização em curso é, por sua vez, enfrentada 
pelo movimento de contracolonização que povos 
quilombolas, negros e indígenas criaram para lutar 
pelo direito de existir em seu território, mantendo 
seus modos e significados ancestrais (Bispo, 2015). 
Assim, trabalhamos neste texto buscando 
identificar e visibilizar algumas perspectivas 
indígenas contra a colonização em Santa Catarina. 

A partir do trabalho de Geni Nunez 
(Longhini, 2022), compreendemos que não é 
possível a separação entre a prática de “genocídio” 
e “etnocídio”. Esta divisão tem sido uma armadilha 
colonial que cria a ilusão de uma natureza apartada 
da cultura, lógica binária que não potencializa o 
enfrentamento das violências que sofrem os 
indígenas no mundo. Assim, o que ocorre no Brasil 
é o “etnogenocídio”, projeto de extermínio 
material e imaterial de uma diversidade de terras e 
povos que são homogeneizados pelo racismo 
(Longhini, 2022).  

 

190 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 189-202, Jun/2025 

No caso dos Laklãnõ Xokleng este 
processo é marcado pelo avanço da colonização no 
território brasileiro e que buscou interiorizar seu 
domínio, interrompendo o modo de vida indígena 
e sua movimentação no “tempo do Mato” (Priprá, 
2023). Assim, para este estudo, foram analisadas 
algumas das narrativas documentadas sobre a 
violência da colonização e a luta Laklãnõ Xokleng 
contra o etnogenocídio, entre 1808 e 1914.  

 

Método 
Compreendemos que a realidade social é 

produto e produtora de práticas sociais, que estão 
vinculadas a uma materialidade ideológica que 
mantém e/ou enfrenta opressões construídas 
historicamente (Sawaia; Maheirie, 2014).  

Os discursos são práticas sociais, que por 
sua vez são discursivas: a linguagem é sempre ação 
- uma condição de possibilidade que configura as 
realidades humanas e não humanas (Spink et al, 
2014). Neste sentido, as práticas coloniais e racistas 
do Estado contra o povo Laklãnõ Xokleng são 
também discursos. Estes não ocorrem sem sua 
contraposição: as práticas contracoloniais são 
também cotidianas. 

Este texto apresenta alguns dos discursos 
emitidos pelo Estado contra o povo Laklãnõ 
Xokleng no período inicial da colonização e que 
interrompeu o “tempo do mato” (Priprá, 2023). 
Também foram evidenciadas perspectivas Laklãnõ 
Xokleng sobre este período. Foram fonte de análise 
os estudos publicados por estudantes indígenas da 
Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da Mata 
Atlântica da Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC)2, bem como outras produções indígenas e 
não indígenas acessadas pelo banco de teses e 
dissertações da CAPES. Também foram utilizados 
textos legais sobre a guerra aos “botocudos” e 
prática dos “bugreiros”. Afinal, elas nos permitem 
acessar os sentidos produzidos em dado momento 
histórico, os quais definiram as “condutas 
esperadas” para o Brasil na época.  

As definições legais são também 
reproduções dialéticas sobre os fenômenos sociais - 
são uma fotografia e filme: revelam imagens que 
sintetizam vozes sociais de dado tempo, mas 
entram em movimento e se conectam com algo 
mais amplo frente a diferentes tempos (Spink, 
1999; 2014). As bibliografias contracoloniais 
apontam, por sua vez, para a interlocução entre 
saberes orgânicos (do povo indígena) e saberes 
sintéticos (da universidade) (Bispo, 2015).  

Deste modo, as escolhas pelos textos a 
serem analisados já dizem do processo de criação 
ética, estética e política - de autoria/alteridade 
coletiva do texto. Não há neutralidade nestas 
escolhas, pois a autoria é ideológica e dialógica, 
enquanto estabelece debates entre muitas vozes 
através da objetivação da experiência sobre o tema 
em questão (Groff, Zanella e Maheirie, 2010). 
 

Resultados 
I - A colonização contra os Laklãnõ 
Xokleng 

 
O povo indígena foco deste estudo era 

considerado pelo governo como um dos povos 
“tapuias”; “bugres” ou “índios arredios”. Tais 
nominações hierarquizam estes povos frente a seus 
parentes “tupis”, considerados pelos brancos como 
“mansos” e obedientes às estratégias de 
colonização, catequização e escravização (Monteiro, 
1994). 

Faz parte da prática colonial a utilização de 
um linguagem zoológica que visa animalizar os 
povos (Fanon, 1971), uma “coisificação” que visa 
dominar (Cesaire, 2000). Também Nanblá Gakran 
(2021) explica que este povo não tinha uma 
autodenominação, pois não havia essa necessidade.  

Mas os colonizadores os identificavam, 
como botocudos (pois tinham a prática do botoque 
nos lábios inferiores dos homens) e como “bugres” 
- termo pejorativo para indicar os não cristãos 
nativos, ainda não catequizados. Também os 
pesquisadores etnólogos tiveram tentativas de 
nomeação diferente: reconhecendo-os como 
kaingangs, xokrens, xokleng e 
outros. Recentemente houve um movimento de 
busca por autodenominação em parte do povo, 
onde o termo “Laklãnõ” tem sido usado e significa 
“os descendentes do sol” (Gakran, 2021, p, 03). 
Este processo de autodenominações é um exercício 
de descolonização da linguagem homogeneizante, 
pois retoma parte da cosmologia e ancestralidade 
negada pela colonização (Bispo, 2015).  

 
Me chama de “índio”, por que não me 
chama de “Laklãnõ”? Se quiserem me 
chamar de “clã do sol” (...) Mas se preferir, 
me chame de povo rápido, que conhece 
todos os cantos da terra. E por que não 
“gente do sol” ou “gente ligeira”? Ou me 
chame de “o que emergiu da água ou da 
montanha” (Namblá Gakran, 2021, p. 05) 

 
191 



O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 
Iclícia Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides Faustino Patté, Kátia Maheirie 

 

O povo indígena Xokleng tinha o hábito 
de se deslocar sazonalmente em busca de 
alimentos: viviam da caça e da coleta de frutos 
silvestres, entre Santa Catarina, Norte do Rio 
Grande do Sul e Paraná - territórios da hoje 
chamada região sul do Brasil. Sua vida coletiva era 
marcada pelo tempo da natureza e pelo que ela 
oferecia física e espiritualmente. Esse era o “Tempo 
do Mato”, quando o modo de vida tradicional do 
povo Xokleng era possível de ser vivido - rituais, 
cerimônias, práticas culturais e costumes podiam 
ser praticados. “Tempo do Mato” também tem se 
tornado um conceito indígena para designar o 
tempo anterior ao contato da “pacificação” (Priprá, 
2023), um tempo de autonomia em sua 
organização social, política e espiritual com a terra. 
Compreendemos que este projeto foi interrompido 
quando o Estado nomeou esta região como sendo 
vasto “vazio demográfico”, este foi um dos 
primeiros discursos etnogenocidas (Longhini, 
2022) contra o povo Laklãnõ Xokleng. 

A partir de 1800 a região habitada pelo 
povo Xokleng também passou a ser palco de 
violências, conflitos e mortes. Resistindo à 
colonização e escravização indígena, o povo criava 
táticas de resposta aos ataques coloniais: 
deslocamento, esconderijo, assaltos e roubos aos 
colonos. Trabalhos como o de Silvio Coelho dos 
Santos (1973; 1994) demonstram que, inclusive, os 
indígenas tomavam metais presentes nos materiais 
dos brancos, para incorporá-los às suas flechas e 
assim estarem mais preparados para enfrentar as 
armas de fogo. Mortes ocorreram, ações de defesa 
do povo indígena, mas que foram nomeadas como 
“selvageria” pelos colonos e Estado. Uma forma de 
inversão colonial, uma invenção da branquitude 
que “utiliza de diferentes estratégias para tentar dar 
um sentido ético às suas violências (...) Ao dizer 
que indígenas e negros são perigosos, a 
branquitude oculta sua própria violência colonial” 
(Longhini, 2022, p. 30). Assim, o território de 
perambulação livre Xokleng foi diminuindo, assim 
como a caça e os frutos que necessitavam para 
sobreviver. 

 
Antes da chegada dos colonos europeus em 
Santa Catarina, precisamente no Vale do 
Itajaí, a base de alimentação do povo 
Laklãnõ/Xokleng era composta 
principalmente da caça de animais silvestres, 
pinhão, frutas nativas e mel. Depois, com a 
chegada dos não indígenas que passaram a 
ocupar grande parte do território e 
empreender ataques e perseguições, os 
Laklãnõ/Xokleng deixaram de fazer muitas 

dessas atividades, consideradas fundamentais 
para a sua alimentação e o seu modo de vida. 
Mesmo sofrendo sucessivos ataques e 
perseguições armadas pelos não indígenas, o 
povo Laklãnõ/Xokleng empreendeu forte 
resistência, contra-atacou os não indígenas e 
buscou se manter dentro do seu território 
tradicional (Tschucambang, 2015, p. 10).  

 
O conflito entre os Laklãnõ/Xokleng e os 
invasores de seus territórios ganha, desde 
então, maior repercussão, seja pelo fato de 
envolver famílias de imigrantes e respectivos 
governos estrangeiros, seja pelo fato de 
haver, no país, um número maior de veículos 
de imprensa. Um terceiro fator, certamente, 
seria o fato de os Laklãnõ/Xokleng 
perceberem que se encontrava em seus 
últimos refúgios, sem alternativas a não ser o 
enfrentamento direto com os invasores, 
como forma de garantir seu espaço e 
território livre para sua sobrevivência 
(Weitchá, 2015, p. 10). 

 
As produções de pesquisadores Xokleng 

costumam citar o contra-ataque físico realizado 
pelos indígenas frente ao ataque violento dos 
colonos e Estado. Em alguns casos, tais 
documentos apresentam os relatos e memórias de 
anciãos e sábios que, por meio da oralidade, 
aprenderam sobre o tempo do mato. No estudo de 
Osias Pate (2015) sobre o papel das mulheres no 
tempo do mato, a anciã Vanhká Dil explicou - 
falando na língua Xokleng - que havia uma divisão 
de tarefas e o companheirismo entre homens e 
mulheres. Diante do ataque dos bugreiros, eram 
elas que ajudavam os homens, avisando quando os 
brancos estavam se aproximando. 

 

(...) ῦna ka zi mãg vῦ zi tõ plãl kate mῦ, ti 
tõ zi mõ zug óg kabén vã, óg tõ mẽ óg 
tanh jé kajãg ti, kῦ zi mã ku kónhgág óg 
mõ kabén tẽ mῦ, ku mã kῦ kónhgág óg vῦ 
jagnẽ kῦ mẽ ẽ kalá ti vun kῦ zug ti óg kóto 
mῦ mῦ, kῦ óg zug ti óg me kãglãn kan 
mῦ3.  
 
(...) chegou uma noite que o cachorro 
começou a chorar horas da noite avisando 
sua dona que havia brancos rodeando o 
acampamento para matar os índios. Ela 
levantou, foi avisar os homens, eles 

192 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 189-202, Jun/2025 

levantaram, pegaram suas lanças e flechas, 
saíram para a guerra e mataram todos os 
brancos. 
A colonização do povo Laklãnõ Xokleng 

foi efetivada a partir de 1800 - momento em que o 
restante do país já tinha 300 anos de história 
colonial. Também era um momento histórico onde 
o Estado buscava interiorizar seu poder, além de 
desenvolver a propriedade privada, definindo quem 
teria direito a terras (Santos, 2022). A partir do 
decreto oficial de “guerra aos botocudos”, a prática 
do genocídio passou a desenvolver-se contra 
oficialmente. Em 1808, Dom João V, declarou 
“guerra aos índios”, informando que estes “índios 
arredios”, “bárbaros” que não aceitavam serem 
colonizados (catequizados), deveriam ser mortos 
(Monteiro, 1994). 

A Carta Régia do Príncipe-Regente Dom 
João V declarava que os índios “atrapalhavam” e se 
negavam a negociar com o avanço do projeto 
colonizador português que, segundo ele, agora 
precisaria suspender o trato “humano” e matar, 
diretamente, por meio do poder do Estado, em 
prol do desenvolvimento econômico que os 
colonos europeus podiam produzir. O texto 
decretou guerra contra os “bárbaros índios” e 
determinou que esta deveria ser organizada pelos 
aliados e com “os milicianos que voluntariamente 
quiserem armar-se contra eles, para perseguir os 
Índios infestadores do meu território” (Brasil, 
1808). Segundo ele, os indígenas matam 
fazendeiros e proprietários que tentam desenvolver 
as “culturas preciosas” de exploração da natureza e 
desenvolvimento de monoculturas. 
  

Sendo-me presente e quasi total abandono, 
em que se acham os campos geraes (...) que 
se acham infestados pelo Indios 
denominados Bugres, que matam 
cruelmente todos os fazendeiros e 
proprietarios, que nos mesmos paizes têm 
procurado tomar sesmarias e cultival-as em 
beneficio do Estado, de maneira tal que (...) 
a maior parte das fazendas, que estão em 
dita estrada, se vão despovoando, umas por 
terem os Indios Bugres morto os seus 
moradores, (...) e constando-me que os 
sobreditos campos e terrenos, regados por 
infinito rios, são susceptiveis não só da 
cultura de trigos, cevadas, milhos e de todas 
as plantas cereaes e de pastos para gados, 
mas de linhos canhamos e de toda a 
qualidade de linho, assim como de  muitas 
outras preciosas culturas, além de que se 
acham no mesmo territorio terras 

nitrogeneas e muitas minas de metaes 
preciosos (...) tendo-se verificado na minha 
real presença a inutilidade de todos os meios 
humanos, pelos quaes tenho mandado que 
se tente a sua civilisação e o reduzil-os a 
aldeiar-se, e gosarem dos bens permanentes 
de uma sociedade pacifica e doce, debaixo 
das justas e humanas leis que regem os meus 
povos, e até mostrando a experiencia quanto 
inutil é o systema de guerra defensiva: sou 
servido por estes e outros justos motivos 
que ora fazem suspender os effeitos de 
humanidade que com eles tinha mandado 
praticar (Brasil, 1808). 

 
A lei explica ainda que, aqueles não 

indígenas (milicianos ou qualquer morador) que 
quiserem “segurar” algum destes indígenas 
atacados, poderão aprisioná-los por até quinze anos 
como “prisioneiros de guerra” destinando-os aos 
serviços que desejarem. Mas lembra que, não deve 
ser ignorado o “direito” destes indígenas se 
submeterem à autoridade colonial. 

tendo porém vós todo o cuidado em fazer 
declarar e conhecer entre os mesmos Índios, 
que aquelles que se quiserem aldeiar e viver 
debaixo do suave jogo das minhas Leis, 
cultivando as terras que se lhe aproximarem, 
já não só não ficarão sujeitos a serem feitos 
prisioneiros de guerra, mas serão até 
considerados como cidadãos livres e 
vassallos especialmente protegidos por mim, 
e por minhas Leis: e fazendo praticar isto 
mesmo religiosamente com todos aquelles 
que vierem offerecer-se a reconhecer a 
minha autoridade e se sujeitarem a viver em 
pacifica sociedade debaixo das minhas Leis, 
protectoras de sua segurança individual e de 
sua propriedade (Brasil, 1808). 

 
Ele ainda justifica não haver mais como 

tentar civilizar tais populações nativas que são 
“arredias” ao suposto projeto pacífico de segurança 
individual e de propriedade privada. Segundo ele, 
não há meios de civilizar povos bárbaros, a não ser 
por meio de uma escola severa, que por “alguns 
anos os force a deixar e esquecer-se de sua natural 
rudeza e lhes faça conhecer os bens da sociedade e 
avaliar o maior e mais solido bem que resulta do 
exercício das faculdades morais do espírito, muito 
superiores ás physicas e corporaes” (Brasil, 1808). 

Em 1836, o Brasil - recém independente 
politicamente de Portugal, decide criar um 
dispositivo de proteção aos colonos/brancos: a 

 
193 



O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 
Iclícia Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides Faustino Patté, Kátia Maheirie 

 

Companhia de Pedestres. Grandes empresas 
estavam se instalando nas colônias, o governo 
precisou tomar providências quanto à insegurança. 
Segundo Santos (1973), a Companhia de Pedestres 
até certo ponto seguia o sistema de embrenhar-se 
na floresta em perseguição aos indígenas. A partir 
disso, os moradores locais também organizavam 
grupos para ir mata adentro caçar indígenas, com 
apoio do presidente da província e conhecimento 
do governo. Por meio da Lei n. 28, de 25 de abril 
de 1836, o governo provincial tentou garantir a 
segurança dos colonos recém-chegados, apoiando 
os grupos de batedores do mato, conhecidos como 
“bugreiros”.  

O grupo ficava em Blumenau e tinha 
como objetivo atrair os indígenas para 
assassiná-los.  E quando a Companhia de Pedestres 
foi extinta, a ação dos bugreiros ou dos caçadores 
de índios ganhou visibilidade nos jornais e nos 
documentos oficiais da época. Ser bugreiro 
tornou-se uma profissão, “em cada região havia 
quem fosse entendido na tarefa de afugentar índio” 
(Santos, 1973, p. 81).  O mundo colonial vai se 
configurando como sendo cindido entre dois 
mundos: a companhia de pedestres, os bugreiros, 
os policiais da época são os porta vozes do colono 
e garantem que o colono siga operando a partir da 
ideia de colonizado, enriquecendo em cima desta 
prática violenta protegida pelo próprio governo da 
época (Fanon, 1961).   

Os bugreiros eram chamados por colonos, 
pelos administradores das colônias ou pelo 
governo para realizarem expedições de 
afugentamento aos indígenas, preparavam-se para 
uma expedição de guerra. Havia ignorância e até 
mesmo ingenuidade dos colonos sobre a vida, a 
cultura dos indígenas, o desconhecimento e 
estranhamento pelo novo, também por parte dos 
indígenas, ao serem surpreendidos por pessoas 
diferentes ao qual estavam acostumados e 
conheciam, esse encontro de dois mundos 
totalmente diferentes, fez com que essa guerra 
acontecesse e tivesse um final trágico para os 
indígenas, já que eles eram a parte mais frágil e 
ingênua dentre as outras. O governo sabia da 
existência dos indígenas no sul do país, mas mesmo 
assim incentivava e promoviam o avanço das 
colônias no território indígena, pois o “progresso” 
precisava acontecer a qualquer custo, mesmo que 
isso significasse o genocídio de um povo. Para 
resolver o problema com os indígenas, os bugreiros 
estavam sendo a solução, estavam conseguindo 
tranquilizar os colonos e assim eram tidos como 
heróis, pois estavam garantindo e protegendo os 
territórios e plantações dos imigrantes europeus.  

Os Laklãnõ foram cada vez mais 
encurralados e perseguidos, sobretudo em 
Santa Catarina, por expedições de 
"bugreiros", grupos armados especializados 
no extermínio de comunidades indígenas, 
acobertados e até estimulados pelas 
autoridades locais. Entretanto, não é possível 
conhecer-se o número de comunidades e 
indivíduos massacrados nesse longo período 
de invasão agressiva que se estendeu até a 
segunda década do século passado. Os 
Laklãnõ foram reduzidos, assim, as 
comunidades seminômades de caçadores 
coletores, refugiadas nas florestas e 
atormentadas pelo medo das práticas dos 
"bugreiros"(Gakran, 2005, p.20). 

  
Os bugreiros preparavam-se para 

exterminar os Xokleng em suas expedições, 
atacavam os acampamentos indígenas, em 
emboscadas que não davam nenhuma alternativa 
de resistência, os bugreiros especializaram certas 
táticas de guerra. Ficavam por dias escondidos aos 
arredores dos acampamentos para aprender os 
hábitos dos indígenas, conheciam os períodos do 
ano que eles se deslocavam, os bugreiros se 
especializaram em matar os Xokleng. Enfim: ser 
bugreiro se tornou uma profissão criada para a 
expansão do progresso em Santa Catarina.  Em 
entrevista, um destes homens deu detalhes dos 
métodos etnogenocidas contra os Xokleng. 

 
O assalto dava ao amanhecer. Primeiro, 
disparava-se uns tiros. Depois passava-se o 
resto no fio do facão. O corpo é que nem 
bananeira, corta macio. Cortavam-se as 
orelhas. Cada par tinha preço. Às vezes para 
mostrar a gente trazia algumas mulheres e 
crianças. Tinha que matar todos. Se não, 
algum sobrevivente fazia vingança. Quando 
foram acabando, o governo deixou de pagar 
a gente. A tropa já não tinha como manter 
as despesas. As companhias de colonização e 
os colonos pagavam menos. As tropas foram 
terminando. Ficaram só uns poucos homens, 
que iam em dois ou três pro mato, caçando e 
matando esses índios extraviados. Getúlio 
Vargas já era governo, quando fiz uma 
batida. Usei Winchester. Os índios tavam 
acampados num grotão. Gastei 24 tiros 
(Santos, 1973, p. 76).  

 
Jornais de Blumenau registraram detalhes 

do ataque dos bugreiros aos Laklãnõ Xokleng, em 

194 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 189-202, Jun/2025 

1904 - registro recuperado pelo antropólogo Silvio 
Coelho dos Santos (1973): 

(...) depois de terem iniciado a sua obra com 
balas, a finalizaram com facas. Nem se 
comoveram com os gemidos e gritos das 
crianças que estavam agarradas ao corpo 
prostrado da mãe foram tudo massacrado 
(...). Alguns bugres que depois chegaram, 
querendo vingar os seus, mas não tendo 
armas, foram também massacrados, ficando 
lá prostrados. Depois do massacre houve 
saque; carregaram tudo o que valia a pena 
levar, como: fazendas que os bugres tinham 
roubado ultimamente, roupas, flechas, 
colares e o resto foi um incêndio geral 
(Santos, 1973, p.86). 
 

 
Figura 2 – Bugreiros em pé. Mulheres e crianças 
raptadas, sentadas, 1900. 
Fonte: Silvio Coelho dos Santos, 1998. 
 

Havia um descaso da sociedade com os 
povos indígenas atacados pelos bugreiros. Havia 
uma ideia/verdade de que os Xokleng eram uma 
ameaça aos projetos de “progresso do civilizado” e 
isso anulava qualquer esboço de reação contra o 
genocídio. Mas, ao mesmo tempo, entre os 
brancos, “criavam-se imagens de heróis para os 
executores do extermínio indígena” (Santos, 1973, 
p. 86). Novamente, uma “inversão colonial” que 
apaga a violência da branquitude (Longihini, 2022). 

A literatura demonstra que foi o Estado 
quem financiou o genocídio contra o povo o 
Xokleng. Os indígenas deveriam ser mortos, pois 
não agregavam ao projeto de expropriação da terra 
- o que importava era o crescimento das colônias. 
A dor, o sofrimento, causado aos sobreviventes, foi 
imensa, não consideraram que os indígenas só 
estavam se defendendo, resistindo e lutando pelo 
que era deles de fato. A dominação colonial foi 
sempre movida pelo interesse em expansão do 
domínio territorial e enriquecimento a qualquer 
custo: em 1850 é criada a Lei de Terras, a qual 
versava sobre as terras devolutas no Império. 

Segundo ela, terras possuídas por título de 
sesmaria deveriam ser cedidas a “título oneroso” 
para empresas particulares, e para o 
estabelecimento de colônias, “autorizado o 
Governo a promover a colonisação extrangeira na 
forma que se declara (Brasil, 1850). O que fica 
claro de início é que terras, palco dos conflitos 
coloniais desde 1500, agora precisavam ser 
documentalmente legalizadas e objetos de compra: 
“Ficam proibidas as aquisições de terras devolutas 
por outro título que não seja o de compra”. 
Segundo o texto, o Governo “reservará das terras 
devolutas as que julgar necessárias: 1º, para a 
colonização dos indígenas; 2º, para a fundação de 
povoações, abertura de estradas, e quaisquer outras 
servidões, e assento de estabelecimentos públicos: 
3º, para a construção naval”. A palavra 
“colonização” vem envolvida na ideia de 
“desenvolvimento”, e é por meio das 
“colonizadoras” que o Estado cede terras em 
regiões nomeadas como de “vazio demográfico”. 
As colonizadoras são, na verdade, empresas 
privadas que recebem apoio do governo para 
angariar imigrantes europeus para as terras 
brasileiras.  

Assim, a Lei de Terras institui o sistema de 
heranças, compra e venda em detrimento das 
ocupações. E quem eram aqueles que poderiam 
herdar terras? Quem poderia comprar ou vender 
terras num país marcado pela escravidão indígena e 
negra que, todavia, não se findara? A lei, ainda, 
regulou a forma de acesso à propriedade da terra 
(inclusive das terras públicas) e definiu os meios 
para operar a colonização, principalmente por 
incentivos à imigração de trabalhadores europeus. 
Por meio do incentivo a vindas de imigrantes 
europeus para a região do Vale do Itajaí, o Sul do 
Brasil tornou-se o principal destino de alemães e 
italianos. Aliado a isso, no século XX 
desenvolvia-se na Europa parâmetros e teorias para 
justificar cientificamente a superioridade racial 
branca: “o racismo científico”. (Seyferth, 2002).  

No Brasil esta teoria desenvolve-se por 
meio da tese do branqueamento diante de um país 
“miscigenado”. Foi uma proposta “tipicamente 
brasileira”, aceita pela intelectualidade local entre 
1889 e 1914 e que privilegiou a imigração de povos 
considerados de raça superior para “desenvolver” o 
Brasil (Schucman, 2012). É neste contexto que 
ocorrem as empreitadas coloniais no sul do país, e 
no Vale do Itajaí em Santa Catarina.  

 
 

 
195 



O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 
Iclícia Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides Faustino Patté, Kátia Maheirie 

 

II - O racismo como pressuposto do 
projeto colonial 
 

Observa-se que a crença na superioridade 
racial foi o maior instrumento de dominação dos 
últimos séculos e sobre ela se fundou o 
eurocentrismo do poder mundial capitalista 
(Quijano, 1999; 2005). Enquanto um significante 
flutuante (Hall, 2005), consideramos “raça” como 
categoria sociológica e ideológica que se relaciona 
ao sistema econômico capitalista e se expressa de 
forma interseccional e estrutural nas relações, e por 
meio das instituições do Estado (Almeida, 2019). 
Portanto, falamos de raça pois há racismo e 
desigualdade racial, e não porque acreditamos na 
existência de raças humanas (Munanga, 2003). 

Compreendemos que o projeto colonial 
iniciado na Europa do século XV promoveu a 
formação da modernidade/colonialidade 
envolvendo a crença em raças superiores e 
inferiores. Mesmo que saibamos que não existem 
raças humanas superiores ou inferiores do ponto 
de vista biológico, há um projeto racista iniciado 
com a colonização e que segue até os dias de hoje.  

Assim, o racismo contra indígenas 
configura-se como uma das primeiras práticas 
sociais necessárias para o projeto colonial 
expandir-se sobre os corpos e territórios. O 
racismo anti indígena é aqui compreendido como a 
ideologia que justifica a colonização de 
corpos-territórios indígenas no passado e no 
presente, por meio da qual o Estado produz e 
reproduz práticas de etnogenocídio, escravização, 
tutela, catequização, integracionismo e 
expropriação da natureza. Esta ideologia envolve a 
crença na inferioridade e objetificação total dos 
diferentes povos indígenas, bem como do território 
ao qual pertencem. 

Considerando que o projeto colonial se 
reinventa cotidianamente, operando também por 
meio das leis, entendemos que as lógicas racistas 
sustentam a desigualdade social, econômica e 
política de forma estrutural e institucional 
(Almeida, 2019). No caso dos povos indígenas, 
observa-se que, se por um lado foram 
historicamente objetos de estudos etnológicos, por 
outro lado, foram/são pouco considerados nos 
debates e estudos antirracistas no Brasil (Longhini, 
2022). Afinal, são “indígenas”, pois antes são parte 
de um povo, de um povo Guarani, Xokleng, 
Kaingang, Tuxá, Krenak, Baniwa, Yanomami - 
sofrem o racismo não somente por questões de 
fenótipo, mas sofrem com o fantasma da tutela 
(Baniwa, 2006), uma das formas de o racismo anti 
indígena operar no Brasil.  

​ O “racismo científico”, movimento 
político e acadêmico da época da Lei de Terras, 
utilizava-se do darwinismo social para propagar 
ideias eugenistas. Segundo Clóvis Moura (1994), a 
ideia de raça tornou-se central para compreender a 
história, quando houve a confluência entre o 
desenvolvimento do capitalismo junto das 
doutrinas biológicas e eugenistas.  O racismo 
científico era eugenista e suas bases estavam 
vinculadas à antropometria que hierarquizava a 
capacidade moral e intelectual a partir de traços 
físicos de diferentes povos colonizados. Esta 
organização do racismo vai se desenvolvendo e 
ganha peso no Brasil durante a ascensão do 
Nazismo e Fascismo, quando a tendência 
racista-elitista da intelectualidade brasileira da época 
aprimora suas teorias bem como os efeitos das 
mesmas sobre as políticas de branqueamento da 
população (Góes, 2015).  

Após a Segunda Guerra Mundial e a 
preocupação com o holocausto judeu, o racismo 
científico e as teorias eugenistas de branqueamento 
populacional foram duramente combatidas. Aliado 
a isso, nos anos de 1930, surge no Brasil o racismo 
cultural que operou por meio da positivação das 
raças (Freyre, 2003), a ponto de criar um “mito da 
democracia racial” - perversa ideia de que não há 
inferioridade biológica, mas sim a inferioridade 
cultural dos povos indígenas na sociedade nacional, 
denunciada somente no final da década de 1950 
pelo Projeto UNESCO (Praxedes, 2012).  

Estas mudanças marcaram também as 
ciências sociais e a Antropologia, a qual passou a 
banir “raça” de seus estudos (ainda que sem 
problematizar o sistema racista brasileiro). Mesmo 
diante de aparente avanço no uso do termo etnia 
em detrimento do termo raça, Kabenguele 
Munanga (2004) explica que ocorre um 
entrelaçamento entre ambas as concepções onde a 
ideologia do racismo garante que as raças de ontem 
sejam as etnias de hoje: ou seja, apesar dos mais de 
trezentos povos indígenas/etnias diferentes no 
Brasil, o racismo homogeneíza essas diferenças 
numa concepção desigual onde “índios” se 
constitui em um grupo racializado. 

Analisamos que, por meio de leis, uma 
primeira faceta do genocídio indígena 
desenvolveu-se contra os Laklãnõ Xokleng. A 
partir de 1808, com a declaração de “guerra aos 
índios bugres” por meio da Carta Régia do 
Príncipe regente Dom João V, institucionalizou-se 
o genocídio indígena. Para proteger os 
colonos/brancos, o Estado ainda criou em 1836 a 
“Companhia de Pedestres”, e financiou o trabalho 
dos Bugreiros - homens que quase dizimaram o 
povo Xokleng. Em 1850, o Estado brasileiro 

196 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 189-202, Jun/2025 

aprovou a Lei de Terras, instrumento legal que 
institucionalizou a concessão de terras à imigrantes 
europeus e institucionalizou a propriedade privada 
no Brasil.  No mesmo ano, o alemão Dr. Herman 
Blumenau recebeu uma concessão para colonizar a 
região do Vale do Itajaí, e a colonização contra os 
Xokleng ganhou corpo em definitivo. O Povo 
Xokleng estava, de fato, fadado às imposições e 
violências que se intensificavam diante da busca 
pelo progresso capitalista (Santos, 1973). Ao longo 
da história, no entanto, vemos este povo indígena 
renascer e se reinventar por meio de diferentes 
estratégias: resistência, enfrentamentos, e também 
de alianças. Vemos nos discursos analisados 
práticas coloniais sustentadas pelo racismo e pela 
“letalidade branca” (Cruz, 2023) pois a ação anti 
indígena é sempre um processo marcado pela 
produção da violência em nome da proteção e 
civilização: uma violência que “só faz sentido 
quando situada culturalmente, porque aos olhos 
dos brancos não é violência, é benevolência” (Cruz, 
2023). 

Os indígenas que conseguiam sobreviver 
aos ataques viam seus parentes morrerem sem 
poder fazer nada, precisavam fugir deixando os 
corpos ali sem poder fazer seu ritual de despedida 
(Priprá, 2023), correndo desesperados em meio a 
mata para não serem mortos. Os poucos que 
conseguiram sobreviver ao massacre, depois de 
tantas perdas (em sua maioria crianças e mulheres) 
e muito sofrimento, temendo por suas vidas, 
submeteram-se a “pacificação”.  Em 1908, o Brasil 
foi publicamente acusado de massacre aos índios, 
no XVI Congresso dos Americanistas, ocorrido em 
Viena.   

Segundo as fontes bibliográficas, o 
massacre dos bugreiros gerou a morte de quase 
todos os indígenas deste povo, sendo eles apenas 
400 pessoas (aproximadamente) quando foram 
contactados pelo movimento de pacificação 
realizado pelo Estado a partir de 1900. Eram em 
sua maioria crianças e mulheres, muitas que 
inclusive foram adotadas por famílias brancas na 
região de Blumenau (Santos, 1973). Em 1910, 
criou-se o Serviço de Proteção ao Índio e 
Localização de Trabalhadores Nacionais 
(SPILTN)e por meio dele se investiu no projeto de 
“pacificação” dos indígenas que se efetivou em 
1914.  

Compreendemos que as lideranças 
indígenas da época não tinham mais escolha: se 
ficavam na mata morriam, se saiam da mata morria. 
A decisão de aceitar o fim foi necessária. Vougcé 
Vaipão Camlém (2015) lembra que este contato é 
nomeado na língua materna como Vãnhkala, 
“palavra usada para contextualizar o consenso de 

opiniões para simbolizar a paz entre os 
Laklãnõ/Xokleng e os colonizadores frente à 
expansão. Para não suceder o extermínio desta 
população” (p. 12).  

Desde a criação da “Reserva Indígena” 
Duque de Caxias (hoje Terra Indígena Laklãnõ) em 
1920, os Xokleng passaram a ter que se adaptar aos 
modos de vida brancos impostos pelo Estado e 
sofreram com doenças, escravizadão, exploração. 
Segundo Walderes Priprá de Almeida (2015), o 
período do contato da pacificação pode também 
ser conhecido como um período de silenciamento.  

Apesar de não ser o foco deste artigo, é 
importante pontuar que após a “pacificação”, 
durante décadas, este povo e demais povos no 
Brasil, tiveram que conviver com a tutela, regime 
jurídico criado no Brasil em 1912, pelo código 
penal da época, e que previa a “incapacidade civil 
dos silvícolas” (Souza Lima, 1995). Já durante o 
governo militar, foi construído dentro da terra 
indígena a maior barragem de contenção de chuvas 
do Brasil, que desde lá, provocou a perda material e 
imaterial Laklãnõ Xokleng, sem nenhuma consulta 
ou diálogo com este povo. Esta barragem é 
considerada pela Comissão Nacional da Verdade 
(CNV) como uma violência de Estado - do 
Governo Militar - e que deve ser objeto de 
reparação material e imaterial. 
 
 
III - A luta Laklãnõ Xokleng  
 

Ciência eu tenho das histórias vividas, do 
lançar das flechas, minha flecha não 
emperra. Sei da lança toda a manhã, da 
ponta sei como fere. Posso errar pelas 
veredas, mas minhas fúrias não erram. Sei 
as táticas do ataque, sei estratégias de 
guerrar. Sozinho no meio do “en kuty”4 

nunca, jamais me embrenho. Jamais estalo 
um graveto, sem que os olhos nos pés eu 
não tenha. Serpenteio meu corpo por entre 
os rios e mangues, por entre águas e lamas, 
por entre chagas e danças. (...) Enfrento as 
feras das matas, as conhecidas e as 
estranhas (Gakran, 2021, p. 05). 

 
Com esta força ancestral e coletiva, o povo 

Laklãnõ Xokleng contra-atacou o poder colonial 
que invadiu o tempo do mato. Os documentos 
analisados neste estudo indicam que durante os 
anos iniciais da colonização europeia no território 
Laklãnõ Xokleng, a principal forma de ação 
contra-colonial foi a própria negação de submissão 

 
197 



O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 
Iclícia Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides Faustino Patté, Kátia Maheirie 

 

ao poder da coroa portuguesa. Fugindo e 
contratacando, este povo lutou contra a dominação 
branco colonial. Entre as táticas utilizadas, 
verificamos o enfrentamento físico e o movimento 
de incorporar materiais brancos/colonos para 
conhecer e dominar estes estranhos que tentavam 
dominar de forma violenta o modo de vida na 
mata. Observamos que lutaram não somente para 
defender pessoas e território, mas seu modo de 
vida Laklãnõ Xokleng. A violência do colonizado 
também é linguagem, e apresenta-se como um 
conteúdo ético em busca de justiça que foi negada 
pelo colonialismo (Fanon, 1961). 

No que se refere ao modo de 
contra-ataque e enfrentamento dos Laklãnõ 
Xokleng durante o período inicial do 
etnogenocídio, Franz Fanon é fundamental para a 
compreensão analítica. Ele explica que a violência 
da colonização é camuflada como “progresso” e 
como “civilização”, funda e mantém o mundo 
colonial cindindo entre a “zona do ser” e “zona do 
não ser”. Esta relação cria a própria ideia de 
humanidade, e “raça” é o mecanismo de distinção 
da humanidade onde o 
branco/colono/colonizador representa a 
humanidade (Fanon, 1961). Identificamos que 
assim o racismo opera como um pressuposto 
ideológico que justifica o projeto colonial. 

O etnogenocídio e a letalidade são centrais 
nesta discussão: a violência é a sua base. O 
colonizado é considerado um inimigo dos valores 
coloniais, que precisa ser coisificado. Mas a “coisa” 
torna-se sujeito no próprio processo em que se 
liberta, mesmo que para isso dê a vida. 
Observamos que mesmo a violência sendo 
explicitamente operadora de todos os métodos 
coloniais (ontem e hoje), o movimento de 
contra-ataque dos Laklãnõ Xokleng é 
desumanizado, animalizado, e aparece nos 
documentos como “selvageria”, discurso que 
justifica novamente mais violência do Estado, 
empresas colonizadoras e dos colonos que 
contratavam os bugreiros para o extermínio 
indígena. Assim novamente a violência não é 
somente contra os corpos e a terra, mas imprime 
suas marcas na alma e espiritualidade de um povo. 

Em contraposição a isso, o modo de vida 
tradicional do povo Laklãnõ Xokleng aparece nas 
produções acadêmicas de pesquisadores deste 
povo, documentos analisados neste estudo, e que 
revelam a potência de uma linguagem 
descolonizadora, um projeto contracolonial deste 
povo indígena no sul do Brasil durante o período 
de 1800. O chamado “tempo do mato”, mesmo 
quando não nomeado literalmente, aparece nos 

estudos como memória coletiva e afetiva de um 
tempo que não findou com a colonização.  

Este modo de vida, aqui definido como 
“tempo do mato”, é um elemento linguístico de 
descolonização (Fanon, 1961) mas também é um 
movimento contracolonial de defesa da vida 
Laklãnõ Xokleng. Isso porque se refere não 
somente a um conjunto de memórias de um tempo 
que existiu, mas sobre o modo de vida Laklãnõ 
Xokleng, que se atualiza pois é ancestral, não há 
um fim, mas há uma circularidade entre passado, 
presente e futuro: começo, meio e começo (Bispo, 
2015). 

Simoniel Patté (2023) explica que “mesmo 
depois de tudo que fizeram com nós, a nossa 
mente ainda está no tempo do mato” e diz que que 
há uma insistência em viver mesmo em meio a 
mais de duzentos anos de racismo dos brancos. 

 

 
Figura 3 – Xokleng em Brasília, na luta pelo território 
Laklãnõ. Abril de 2024.  
Foto: Foto: Ariclenes Patté 

 
Ter a mente do tempo do mato é 

encontrar-se com a ancestralidade viva. A referida 
afirmação produz uma reabilitação de 
reconhecimento e gera a comunicação entre os 
Laklãnõ Xokleng, revelando, portanto, “a força da 
linguagem descolonizadora” conforme aponta 
Fanon (1961). Vemos que o indizível vivido e 
habitado na zona do não ser, o intolerável 
produzido pela violência colonial contra este povo 
indígena é transformado em linguagem, como saída 
diante dos efeitos psicossociais da violência que é 
transformada: é o próprio povo falando, dizendo 
sobre si de um modo diverso do que a experiência 
colonial os obrigou a viver.  

Como lembra Neusa Sousa Santos (2021) 
sobre os aspectos psicossociais do racismo, “uma 
das formas de exercer autonomia é possuir um 
discurso sobre si mesmo” (p. 45). Esta postura 
identifica e interrompe a descrição colonial feita 
sobre os Laklãnõ Xokleng, de que haveriam 

198 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 189-202, Jun/2025 

sucumbido à “pacificação” e toma para si o direito 
e o poder contracolonial de nomear a violência da 
dominação. O tempo do mato vive, revive, é 
reinventado a cada dia é um conceito-potência para  
compreender as relações no mundo colonial de 
ontem e de hoje (Fanon, 1961). 

Essa potência é visível em diferentes 
frentes da luta Laklãnõ Xokleng. Parte dessa luta 
ocorreu na primeira fase da colonização em Santa 
Catarina. Mas hoje a luta segue, mesmo que não 
mais por meio de diferentes métodos. Um exemplo 
é o coletivo “Juventude Xokleng”5 que tem 
apostado na organização coletiva, com a presença 
dos anciãos, na participação nas mobilizações do 
movimento indígena local e nacional. São jovens 
que coletivizam sua experiência diante dos efeitos 
psicossociais das violências da colonização, juntos 
encontram vida ancestral e criam novas formas de 
luta. 

​
Figura 4 – Juventude Xokleng reunida em Brasília, na 
luta contra a tese do marco temporal6. Abril de 2023.  
Foto: Ariclenes Patté 
 
Considerações Finais 
 

O povo Laklãnõ Xokleng lutou e luta 
incansavelmente pelo seu território e pelo seu 
modo de vida. Os antepassados deram sua vida 
para que hoje seus descendentes estejam vivos. 
Hoje, mesmo estando em um pequeno pedaço de 
terra (comparado ao que seus antepassados 
possuíam), continuam lutando para não o perder 
para os descendentes dos mesmo colonos e 
bugreiros que tiraram a vida dos seus parentes. São 
inúmeras as situações cotidianas de novas tentativas 
de etnogenocídio próprias de um mundo colonial 
cindindo, fundado e mantido pela colonização. 

Identificamos que se todo projeto se 
fundamenta em pressupostos, e usa de métodos 
para atingir objetivos, a colonização operou por 
meio de seus pressupostos eurocentrados e racistas. 
O objetivo principal foi o de acúmulo de riquezas e 
para isso precisou de métodos - invadir e explorar 

terras; matar e escravizar seus habitantes; invadir e 
hierarquizar os modos de ser/saber.  Mas a 
colonização não conseguiu e não conseguirá apagar 
os povos indígenas, pois formas inventivas de 
resistência e luta se fazem presentes, rompendo e 
criando fissuras no tecido social.  

Dentre os movimentos contra coloniais e 
descolonizadores, o conceito de “tempo do mato” 
é presente no cotidiano do povo Laklãnõ Xokleng. 
É - antes de mais nada - ancestralidade viva de um 
coletivo de pessoas, crianças, jovens, adultos e 
velhos, que ousa resistir a cada novo projeto 
colonizador e racista que o Estado articula. Mas, é 
também um operador conceitual que potencializa a 
agência singular do povo Xokleng, revelando um 
processo psicossocial, de identidade política como 
potência coletiva (Maheirie, 2001) que opera e atua 
por meio de uma unicidade contra a 
homogeneização que o racismo produz.  

Este “modo e significado” (Bispo, 2015) 
tem sido acionado dentro e fora do contexto de 
aldeia, como por exemplo na universidade, quando 
compreendem que “desde o tempo do mato” são 
orientados pelos mais velhos, anciãos e sábios, que 
apontam para a necessidade de dar seguimento na 
luta também fora da aldeia, e preservar a memória, 
as histórias do povo (Viana, 2017). 

O povo Laklãnõ Xokleng, no tempo do 
mato, lutou fisicamente contra os colonos, 
contra-atacando. Realizou movimentos de fuga e 
esconderijo, mas também incorporou 
conhecimentos dos brancos para tentar reagir aos 
instrumentos de matança. E, se depois de tudo que 
fizeram contra o povo Laklãnõ Xokleng, seguem 
lutando e vivendo seu modo de vida, a colonização 
é um projeto em curso. Seu objetivo não foi 
alcançado totalmente - há enfrentamentos que 
precisam ser visibilizados, provocando a violência 
linguística que insiste no apagamento e 
homogeneização das diferenças.  

Essa perspectiva conflui com a perspectiva 
do quilombola Antônio Bispo (2019), que relembra 
em versos: “mesmo que queimem a escrita, não 
queimarão a oralidade. Mesmo que queimem os 
símbolos, não queimarão os significados. Mesmo 
queimando nosso povo, não queimarão a 
ancestralidade.” A luta contracolonial do povo 
Laklãnõ não somente defendeu pessoas de um 
povo, mas protegeu a própria ancestralidade: o 
tempo do mato que vive nas mentes e práticas 
cotidianas. 
 
 
 
 

 
199 



O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 
Iclícia Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides Faustino Patté, Kátia Maheirie 

 

Notas 
 
1 Disponível em:  
terrasindigenas.org.br/pt-br/noticia/223978. Acesso em 
24 de fevereiro de 2025.  
2 Disponíveis em: licenciaturaintercultural.ufsc.br. 
Acesso em 24 de fevereiro de 2025.  
3 Esta citação está escrita na língua Laklãnõ Xokleng e 
traduzida pelo pesquisador Osias Patté (2015). 
4 Significa “na cidade” [tradução de Maria Kulá Patté]. 
5 Fundado em 2019, o coletivo utiliza das mídias sociais 
para visibilizar a ancestralidade Xokleng. Disponível em 
<www.instagram.com/juventudexokleng/>. 
6 A tese do marco temporal é outro ataque do Estado 
contra os povos indígenas no Brasil. Ver: 
apiboficial.org/marco-temporal/. 
 
 

Referências  
 
ALMEIDA, Silvio. Racismo estrutural. 
Feminismos Plurais, ed. 01, 2019. 
 
 
BANIWA, Gersem. O índio brasileiro: o que 
você precisa saber sobre os povos indígenas no 
Brasil de hoje. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização 
e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006. 
 
 
BENTO, Maria Aparecida Silva. Pactos narcísicos 
no racismo: branquitude e poder nas organizações 
empresariais e no poder público. 2002. Tese 
(Doutorado em Psicologia Escolar e do 
Desenvolvimento Humano). Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2002. 
 
 
BISPO, Antônio. Colonização, quilombos, 
modos e significados. Brasília: INCT, UNB, 
2015. 
 
 
CAMLÉM, Vogce Vaipão. Entendendo o 
Conselho Local de Saúde na Terra Indígena 
Laklãnõ. 2015. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Graduação em Ciências Sociais), Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC). 2015. 
 
 
CÉSAIRE, Aimé. Discourse on colonialism. 
Nova York: Monthly Review Press, 2000. 
 
 

CRUZ, Felipe. Sotto Maior. Letalidade branca: 
negacionismo, violência anti-indígena e as 
políticas de genocídio. 2022. Tese (Doutorado 
em Antropologia). Universidade de Brasília, 
Brasília, 2022. 
 
 
CRUZ, Felipe Sotto Maior; RIBEIRO, Jeovângela 
de Matos Rosa; NONATO, Vinícius Santos; 
SCANAVACA, Raíza Padilha; VEIGA, Ryechelmy 
Imbiriba; LARA, Amiel Ernenek Mejía “Letalidade 
branca”: antropologia, educação e universidade. 
Uma entrevista com Felipe Tuxá. Journal of the 
Society for the Anthropology of Lowland South 
America, v. 19, n. 2, p. 393-408, 2023. 
 
 
DUSSEL, Enrique. Meditações anticartesianas 
sobre a origem do antidiscurso filosófico da 
modernidade. In: SANTOS, Boaventura de Sousa.; 
MENESES, Maria Paula (orgs.). Epistemologias 
do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. p. 341-395. 
 
 
FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968. 
 
 
GAKRAN, Nanblá. Elementos fundamentais da 
gramática Laklãnõ. 2015. Tese (Doutorado em 
Linguística). Universidade de Brasília, Brasília, 
2015. 
 
 
GÓES, Wagner Lobo. Racismo, eugenia no 
pensamento conservador brasileiro: a proposta 
de povo em Renato Kehl. 2015. Dissertação 
(Mestrado em Filosofia). Universidade Estadual 
Paulista Júlio de Mesquita Filho, 2015. 
 
 
GROFF, André Roberto; MAHEIRIE, Kátia; 
ZANELLA, Ana Valéria. Constituição do(a) 
pesquisador(a) em ciências humanas. Arquivos 
Brasileiros de Psicologia, v. 62, n. 1, p. 97-103, 
2010. 
 
 
HALL, Stuart McPhail. Raça: o signo flutuante. 
Tradução de Liv Sovik. Goldsmiths College, 
London, Media Education Foundation, 2005. 
 
 
LONGHINI, Geni Daniela Núñez. Nhande Ayvu 
é da cor da terra: perspectivas indígenas 
Guarani sobre etnogenocídio, raça, etnia e 

200 

http://apiboficial.org/marco-temporal/


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 189-202, Jun/2025 

branquitude. 2022. Tese (Doutorado 
Interdisciplinar em Ciências Humanas), 
Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2022. 
 
 
MAHEIRIE, Kátia. "Sete mares numa Ilha": a 
mediação do trabalho acústico na construção 
da identidade coletiva. 2001. Tese (Doutorado 
em Psicologia Social. Pontifícia Universidade 
Católica de São Paulo, São Paulo, 2001. 
 
 
MILANEZ, Felipe; SÁ, Lucia; KRENAK, Airton; 
CRUZ, Felipe Sotto Maior; RAMOS, Eliza Urbano; 
JESUS, Genilson dos Santos de. Existência e 
diferença: o racismo contra os povos indígenas. 
Revista Direito e Práxis, v. 10, n. 3, p. 2161-2181, 
2019. 
 
 
MONTEIRO, John Manuel. Negros da terra: 
índios e bandeirantes nas origens de São 
Paulo. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 
2022. 
 
 
MOURA, Clóvis. Dialética radical do Brasil 
negro. São Paulo: Editora Ática, 1994. 
 
 
MUNANGA, Kabengele. Uma abordagem 
conceitual das noções de raça, racismo, 
identidade e etnia. In: Programa de educação 
sobre o negro na sociedade brasileira. Niterói: 
EDUFF, 2002. 
 
 
PATTÉ, Simoniel. Explanação oral durante o 
Seminário de Psicologia da Saúde na Fundação 
Universitária Regional de Blumenau (FURB), 2023. 
 
 
PATTÉ, Osias Tucugm. Mulheres Laklãnõ 
Xokleng: um estudo de gênero, geração e 
agência. 2015. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Licenciatura Intercultural do Sul da Mata 
Atlântica). Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2015. 
 
 
PRIPRÁ, Débora. A mudança na organização 
política Xokleng. 2023.  Trabalho de Conclusão 
de Curso (Graduação em Ciências Sociais) 
Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2023. 

PRIPRÁ, Walderes Pripá. O mõg como 
instrumento pedagógico na educação escolar 
indígena: uma experiência Laklãnõ Xokleng. 
2023. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação 
em Ciências Sociais), Universidade Federal de Santa 
Catarina, Florianópolis, 2023. 
 
 
QUIJANO, Aníbal. ¡Que tal raza! Ecuador 
Debate, n. 48, p. 141-152, 1999. 
 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, 
eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo. (Org.). A colonialidade do saber: 
eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. 
 
 
SANTOS, Ynâe Lopes dos. Racismo brasileiro: 
uma história da formação do país. 1. ed. São 
Paulo: Todavia, 2022. 
 
 
SAWAIA, Bader Burihan; MAHEIRIE, Kátia. A 
psicologia sócio-histórica: um referencial de análise 
e superação da desigualdade social. Psicologia & 
Sociedade, v. 26, spe2, p. 1-3, 2014. 
 
 
SEYFERTH, Giralda. Colonização, imigração e a 
questão racial no Brasil. Revista USP, n. 53, p. 
117-149, 2002.   
 
 
SOUZA LIMA, Antonio Carlos. Um grande 
cerco de paz: poder tutelar, indianidade e 
formação do Estado no Brasil. Petrópolis: 
Vozes, 1995. 
 
 
SPINK, Mary Jane; BRIGAGAO, Jacqueline; 
NASCIMENTO, Vanda Lúcia Vitoriano; 
CORDEIRO, Mariana Prioli. A produção de 
informação na pesquisa social: 
compartilhando ferramentas. 1. ed. Rio de 
Janeiro: Centro Edelstein de Pesquisas Sociais, 
2014. 
 
 
TSCHUCAMBANG, Copacãm. Artefatos 
Arqueológicos no Território Laklãnõ Xokleng. 
2015. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação 
em Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da 
Mata Atlântica). Universidade Federal de Santa 
Catarina, Florianópolis, 2015. 

 
201 



O “Tempo do Mato” vive: a luta contracolonial Laklãnõ Xokleng em Santa Catarina, Brasil 
Iclícia Viana, Débora Laa Priprá, Simoniel Aristides Faustino Patté, Kátia Maheirie 

 

 
PRAXEDES, R. R. Projeto UNESCO: quatro 
respostas para a questão racial no Brasil. 2022. 
Tese (Doutorado em Ciências Sociais). Pontifícia 
Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 
2022. 
 
 
VIANA, Iclícia. Entre Fronteiras: re-existência 
Laklãnõ Xokleng em uma universidade pública. 
2017. Dissertação (Mestrado em Psicologia). 
Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2017. 
 
 

202 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.14 

Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América 
Latina e Caribe  

  
The fios of Ananse (Anansi) and other historiographies in Latin America and the Caribbean 

 
Claudia Miranda* 

 

Palavras-chave: 
Fios de Anansi (Ananse) 
Outras narrativas 
historiográficas 
Redes formativas 
 

Resumo: Apoiamo-nos em uma tessitura teórico-metodológica inspirada nos fios de 
Ananse (Anansi), produzidos no âmbito dos movimentos realizados em redes formativas, 
identificadas com processos de descolonização da educação. Em diálogo com profissionais 
partícipes de  movimentos pedagógicos e de redes formativas na Colômbia e no Brasil, 
elaboramos um quadro propositivo deslocando, das margens para o centro, concepções 
advindas das ações e propostas de comunidades afrodescendentes e indígenas, convocadas a 
reinventar percursos com tecnologias sociais próprias das narrativas ancestrais. Para tanto, 
reinterpretamos, com gestoras/es, docentes e estudiosas/os antirracistas, percursos sobre 
outras tessituras em redes dialógicas acionadas para o trabalho que implica disputar saberes 
e conhecimentos historiográficos. 
 

Keywords: 
Anansi's Strings (Ananse) 
Other historiographical 
narratives 
Training networks 

Abstract: We rely on a theoretical-methodological framework inspired by the threads of 
Ananse (Anansi) produced within the scope of movements carried out in networks 
identified with processes of decolonization of education. In dialogue with professionals 
participating in pedagogical movements and training networks in Colombia and Brazil, we 
developed a propositional framework that shifts from the margins to the center concepts 
arising from the actions and proposals of Afro-descendant and indigenous communities 
called upon to reinvent paths with social technologies typical of ancestral narratives. To this 
end, we reinterpret, with anti-racist managers, teachers and scholars, paths on other 
textures in dialogical networks activated for work that involves disputing knowledge and 
historiographical knowledge. 
 

 
Recebido em 26 de março de 2025. Aprovado em 02 de maio de 2025. 

 
 

Introdução 
 

A palestra proferida por Chimamanda Ngozi 
Adichie (2009) intitulada “O perigo de uma história 
única” alcançou em torno de 18 milhões de acessos 
no Youtube. Nas salas de aula, dos diferentes cursos 
de licenciatura, tornou-se uma referência nas análises 
sobre as demandas curriculares e as estratégias de 
soterramento de culturas, que ameaçam os objetivos 
da colonização. O fio condutor das análises 
pretendidas, no trabalho aqui em questão, 
relaciona-se com a transposição das culturas em 
contextos de disputas epistemológicas e filosóficas, 

como ocorre no Brasil e na Colômbia. Em nossa 
pesquisa sobre perspectivas interculturais de 
educação, entendemos como um vetor 
indispensável, as tessituras já realizadas com base no 
reconhecimento do soterramento das narrativas 
históricas dos grupos dominados pelos países 
envolvidos na colonização, na América Latina (AL) e 
Caribe. Sob as inspirações dos “Contos de Anansi”1, 
o intuito do trabalho desenvolvido aqui é tratar 
aspectos da herança colonial e as críticas advindas das 
lutas por outras gramáticas sociais e por outras 
abordagens na transposição cultural, nos referidos 
países.   

 
* Doutora em Educação, professora da faculdade de Educação da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO).  
E-mail: mirandaunirio@gmail.com. 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.14


 
Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América Latina e Caribe – Claudia Miranda 

 

E, nesse processo de reinterpretação das 
demandas por outras historiografias, não 
poderíamos deixar de considerar o aspecto central 
das problemáticas enfrentadas por agrupações, 
pouco examinado, nas pesquisas sobre movimentos 
sociais negros que são também, em nosso quadro 
analítico, movimentos pedagógicos com tessituras  
que se tornaram referência de outras intervalações 
curriculares. Os saberes ancestrais, presentes nos 
“Contos de Anansi”, estão também na interpretação 
realizada por Fanny Milena Quiñones (2005, p.92), 
coordenadora da Corporação Hilos de Ananse 
(Bogotá). Atuante na formulação de políticas 
curriculares, nos fóruns sobre  formação continuada 
e, na direção da Comissão Pedagógica Nacional, 
visando disputar sentidos de etnoeducação, a 
pesquisadora entende que: “Temos o compromisso 
de continuar o caminho dos mais velhos pelo 
reconhecimento da dignidade, da autonomia, e da 
liberdade e, nesse sentido, vemos a escola como a 
melhor ponte para alcançar isso”.  

As rupturas em curso, no âmbito da 
Educação formal, no Brasil e na Colômbia, podem 
ser relacionadas com as tecnologias sociais gestadas 
nas agrupações  engajadas no antirracismo e na 
promoção de políticas públicas específicas, sendo 
esse um mote para entendermos a penetração dos 
fios de Ananse (Anansi).  

Aprende-se, no diálogo educacional 
estabelecido com a Colômbia, que a meta da 
decolonialidade, inclui a reconstrução radical de 
seres e a criação de condições radicalmente diferentes 
de existência, de conhecimento e de poder (WALSH, 
2019; 2005). Para a análise sobre como 
potencializamos os fios de Ananse (Anansi), nas 
disputas por outras educações, seguimos uma 
orientação político-epistemológica identificada com 
as proposições de coletivos que trabalham a partir 
desse vetor. Isso porque a exemplaridade dos 
movimentos sociais e de suas estratégias para romper 
com a dominação colonial, são motores 
indispensáveis para quem deseja compreender e 
transformar realidades injustas. 

O contato com intelectuais afro 
colombianas/os e indígenas, exigiu outras perguntas, 
sobre a capilaridade das abordagens interculturais de 
educação e sobre engrenagens violentas capazes de 
manter a eliminação de epistemologias ausentes dos 

sistemas educacionais. Nossa pesquisa avança  na 
medida em que adotamos a crítica educacional 
lationoamericana, como se pode ver no trabalho de 
Danielle de D. F. G. Galvão Vaz (2017, p. 24): 
 

[...] ganha enfoque aquilo que se define como 
uma agenda político-pedagógica, no trânsito e na 
mobilidade social de segmentos sociais envolvidos 
com propostas de cunho emancipatório para os 
herdeiros dos Palenques e Quilombos. 

 
Para o Brasil, o desafio tem sido recuperar as 

contribuições dessa crítica, inclusive com a efetiva 
participação de pensadoras (es) brasileiras (os), como 
Lélia González e Paulo Freire. A pesquisadora acima 
citada pode acompanhar, no ano de 2015 (Faculdade 
de Educação-UNIRIO), a primeira reunião da Rede 
Carioca de Etnoeducadoras Negras (RECEN). 
Vimos nascer um coletivo de profissionais da área, 
educadoras populares, e estudantes universitárias, 
para dialogar sobre como caminhar reivindicando 
outros currículos e outras metodologias, na 
construção do conhecimento escolar. Além de 
desenvolver uma cultura de intercâmbio, na região, 
tem provocado imersões e processos formativos em 
parceria com outros países. A partir dessa proposta, 
encontramos outras percepções sobre arranjos 
subalternizantes  na administração dos sistemas 
educacional, e limitações relacionadas ao currículo 
prescrito. Com a criação do Observatório de Redes2 

pode-se acompanhar ações não apenas da RECEN e 
no trabalho desenvolvido ao longo de 10 anos, a 
Corporação Hilos de Ananse tem sido um radar, 
não apenas para a referida rede. Na ampla 
interlocução que tem privilegiado, consegue 
impulsionar a organização de coletivos de 
professoras/es antirracistas, fora da Colômbia. A 
nosso ver, os desdobramentos dessa metodologia 
fazem parte de um modus operandi adotado por 
grupos de lideranças docentes engajados e que 
influenciam o campo pela sua abordagem 
socioeducacional focada nos problemas reais. 

Nesse diálogo - que inclui a urgência de  
outras narrativas historiográficas -, avaliamos 
aspectos sobre o distanciamento do qual somos 
vítimas, e que nos colocou de costas para um 
mosaico de conhecimentos diretamente relacionado 
com as questões da diversidade, presentes no escopo 
da Lei n.10639/2003 e da Lei n.11645/2008, que 

204 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 203-217, Jun/2025 

alteraram a Lei de Diretrizes e Bases da Educação 
(LDB, 1994) do Brasil. Ao aproximarmos a 
realidade de reivindicações do Brasil e da Colômbia, 
novas expedições foram necessárias e nesses 
atravessamentos, nota-se um percentual expressivo 
da diáspora afro-latina, concentrado na região. Ao 
mesmo tempo, somos desafiadas (os) pelas 
manobras e as engrenagens acionadas para silenciar 
África e as culturas afrodescendentes.  

Com esses aportes, não seria exagero 
considerarmos que as últimas décadas foram 
decisivas para o incremento da agenda por 
reparações e para o avanço das políticas de ações 
afirmativas, sendo o Brasil referência incontestável. 
Inúmeros estudos (Ferreira, 2023) apontam para 
êxitos efetivos, alcançados com a adoção de medidas 
que refletem o compromisso de alguns setores da 
sociedade organizada, a partir da 3ª Conferência 
Mundial Contra o Racismo (2001) na África do Sul, 
liderada pelas Organizações das Nações Unidas 
(ONU).  

No Rio de Janeiro, Renato Ferreira (2023, p. 
45) analisa como o Sistema Especial de Proteção dos 
Direitos Humanos, que se desenvolve por meio de 
diversas Declarações e Convenções Internacionais, 
foi um guia para encaminhamentos que, na 
atualidade, explicam a institucionalização de 
políticas de ações afirmativas: “Esse sistema nasce 
pela constatação de serem as leis que contemplam o 
sujeito de direito universal (abstrato, genérico, 
destituído de cor, sexo, etnia, classe social etc.) 
insuficientes para dar concretude à igualdade”. 

Sobre as origens da conferência de Durban 
(2001),  J.A. Lindgren Alves (2002, p.200) explica: 

 
Foi no contexto da Primeira Década que haviam 
ocorrido as duas conferências precedentes, em 
1978 e 1983, de pequena repercussão inclusive 
porque realizadas em sede da própria ONU, em 
Genebra (o que lhes dava um aspecto de reunião 
rotineira, incapaz de atrair as atenções dos media). 
Na verdade, porém, o racismo e a discriminação 
racial, juridicamente proscritos, nunca haviam 
sido seriamente abordados em sua incidência 
planetária. Qualquer reunião internacional sobre a 
matéria era deturpada pela existência do apartheid 
sul-africano, objeto de fixação de atenções pelo 
mal que trazia em si e como ameaça à paz e à 
segurança, agravada pelo contexto de 
confrontação bipolar. A isso se somava desde 

então a sempre explosiva questão do Oriente 
Médio, trazida às discussões. 
 
Reivindicar justiça social, com ênfase nas 

especificidades acima elencadas, tem sido parte das 
pautas que focam na politização das populações 
afrodescendentes e africanas. No Rio de Janeiro, 
Joselina da Silva e Amauri Mendes Pereira (2013, 
p.23) explicam que a formação de um grupo de 
trabalho intitulado “Comitê impulsor” modelou a 
dinâmica das instituições do Movimento Negro 
brasileiro: 

 
O Comitê foi criado para ser interlocutor entre a 
sociedade e o Governo Federal, como irradiador, 
durante o seu período de atuação de diversas 
atividades, que deram oportunidade a que a 
Conferência passasse a ter mais visibilidade no 
Brasil. Foi, também, através dele que diferentes 
setores do Movimento Negro foram inicialmente 
mobilizados, mais de um ano antes do encontro 
em Durban. 
 
 Pode-se observar como o processo de 

preparação, em diferentes países da região, aparece 
como um divisor de águas para se alcançar acordos 
decisivos, provocando rupturas inadiáveis. 
Consequentemente, vimos, nas décadas seguintes, a 
formulação de políticas específicas alinhadas com as 
pautas do antirracismo. Com esse encaminhamento, 
os grupos envolvidos no avanço de políticas públicas, 
produziram argumentos alinhados com os enfoques 
em relevo, na 3ª Conferência Mundial Contra o 
Racismo (2001).    

A política e a poética das travessias 
realizadas, em redes colaborativas, no território da 
AL e Caribe, reposicionam as tarefas educadoras 
no âmbito das instituições dos movimentos que se 
empenham para incidir na  diminuição das 
desigualdades étnico-raciais. Na Colômbia, 
Roberto Burgos Cantor (2010, p.397) argumenta 
que a igualdade jurídica que em 1851, equiparou o 
grupo escravizado com o grupo dos senhores de 
escravos, como cidadãos de uma mesma nação e, o 
reconhecimento do compromisso por parte do 
Estado na Constituição Política Nacional de 1991 
(no sentido de proteger a diversidade étnica e 
cultural da nação), não extinguiu o preconceito 
racial levantado pelo sentimento de superioridade 

 
205 



 
Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América Latina e Caribe – Claudia Miranda 

 

dos “brancos” e “mestiços” e nem o sentimento de 
uma desonra grupal dos afrodescendentes.  

Nesse processo, “o maior índice de coesão 
grupal e de integração que têm os brancos e 
mestiços, no país, contribui para que reservem, 
para seus membros as posições sociais com maior 
potencial de poder e influência e ajuda a excluir 
dessas posições os afrocolombianos”. A partir da 
possibilidade de se convocar o campo educacional e 
setores interessados em repactuação social, 
insistimos na defesa de investigações que reflitam o 
escopo da cooperação Sul-Sul também para 
maiores interações voltadas para novas itinerâncias 
com a agenda da Educação para as relações 
étnico-raciais (ERER).  

E, a partir dessas inspirações, alinhamo-nos 
com pensadoras (es) que favorecem uma melhor 
apreensão das tecnologias sociais desenvolvidas sem 
garantias, na diáspora afrolatina. As análises 
realizadas, dialogicamente, consideram as 
experiências afrodescendentes em trânsito já que 
mudam de status saindo das margens para o centro e, 
nesse sentido, ganha relevo o argumento de Quince 
Duncan3 em seus estudos sobre literatura oral 
afrodescendente, onde  aparecem especificidades tais 
como a capilaridade dos “Contos de Anansi” para 
incidir nas tecnologias sociais recriadas a todo 
tempo. 

Duncan (2015) aponta que Anansi é 
conhecido no Grande Caribe e  que “sua presença é 
forte sobretudo nas tradições do Caribe insular e do 
Caribe Continental centro-americano, mas também 
no Pacífico colombiano. Ao nos aproximarmos da 
tradição oral, na AL e Caribe, entendemos que  
Anansi tem por vocação, uma capacidade de driblar 
obstáculos chegando mesmo a enganar seus 
oponentes com criatividade e perspicácia: 

 
Se na África as suas histórias explicavam os 
grandes mitos do povo e facilitavam a crítica social 
e religiosa, no Caribe ele se tornou o transmissor 
da ideologia da sobrevivência. É mais astúcia do 
que inteligência que permitirá a sobrevivência. 
Com efeito, as histórias do Caribe insular ou 
continental privilegiam o triunfo de um 
personagem bastante fraco, incapaz de enfrentar 
pela força os poderosos animais que o rodeiam. 
Não é páreo para o tigre ou para o lagarto do 
ponto de vista da sua capacidade física. Então 

recorra à astúcia. É através de seus truques que ele 
consegue derrotar os poderosos (Duncan, 2015, 
p.70). 
 
Na contemporaneidade, os movimentos 

antirracistas que promovem rupturas, com o intuito 
de comprometer a sociedade mais ampla, 
trabalharam e trabalham com a astúcia mencionada 
pelo autor. Os grupos oponentes são reconhecidos 
como herdeiros das chamadas vantagens coloniais e, 
no embate político e social, as desvantagens são 
imensuráveis para as populações racializadas 
(afrodescendentes e povos originários). A proposta 
de intervenção adotada, ao longo das últimas 
décadas, em países como Brasil e Colômbia, levou 
em conta a desconstrução da historiografia 
eurocentrada por diferentes trilhas descobertas a 
contrapelo. As brechas e fissuras foram reconhecidas 
nas tecnologias produzidas comunitariamente. No 
entendimento de Duncan tais processos emergiram 
nas estratégias cotidianas empreendidas nos 
territórios ocupados: 

 
Anansi conta os grandes mitos do povo, dando 
sentido a certas realidades políticas e religiosas, 
mas também preenchendo as lacunas míticas 
necessárias na educação das crianças. Nesse 
sentido, há histórias que explicam coisas como por 
que o tigre tem manchas, por que as aranhas têm 
oito patas ou por que Deus, que inicialmente 
viveu entre os humanos, finalmente decidiu se 
aposentar para viver nos céus. 
 
Duncan (2015) acrescenta que “Anansi realiza 

uma função central na conservação e 
enriquecimento da memória ancestral, permitindo 
não somente a sua própria reprodução mas também 
a reinvenção e atualização dos valores fundamentais 
da cultura do povo afrodescendente”.     

Em Bogotá, inspirada na mesma poética e 
também, nas filosofias Bantu, Fanny Milena 
Quiñones (2005, p, 93) argumentou que: 

 
O reconhecimento da existência de outras ciências 
e saberes ancestrais  como um saber em si mesmo, 
isto é, posto no nível de saber científico, não só 
provêm de uma revalorização das concepções de 
cultura e sua intercomunicação, mas sim de uma 
revisão  acertada  no campo do teórico das 

206 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 203-217, Jun/2025 

diferenças entre o saber que é e o saber como se 
faz. 
 
Aproximamos Duncan e Quiñones e 

entendemos que, reconhecer o soterramento (e as 
suas consequências) dos saberes ancestrais, passa a 
ser uma exigência tendo em vista os projetos em 
curso de repactuação social.  Na diáspora afrolatina, 
temários como as engrenagens da colonização, 
racismo, segregação,   processos anticoloniais, 
movimentos anti-racistas, diálogos no continente 
africano e na diáspora, relações de gêneno e 
feminismos negros, apareceram de modo recorrente, 
nas teses, dissertações  e nos programas de formação 
contínua. 

A proclamação da Década Internacional dos 
Afrodescendentes foi instituída por meio da 
resolução 68/237, de 7 de fevereiro de 2014 pela 
Organização das Nações Unidas (ONU) e, 
“reconhecimento”, “justiça” e “desenvolvimento”, 
são os descritores que definem a sua convocatória 
(2015-2024).  Com o objetivo de promover o 
respeito, proteção e a concretização de todos os 
direitos humanos, bem como liberdades 
fundamentais, das pessoas afrodescendentes, buscou 
centrar-se nos seguintes aspectos: 

 
Fortalecimento nacional, regional e internacional 
de ações relacionadas ao pleno gozo de todos os 
seus direitos, e à sua participação plena e igual em 
todos os aspectos da sociedade; 
 
 Na promoção de maior conhecimento e respeito 
em relação ao seu legado, cultura e contribuição 
diversificados para o desenvolvimento das 
sociedades;  
 
Na adoção e no fortalecimento nacional, regional 
e internacional de parâmetros legais que estejam 
de acordo com a Declaração de Durban e com a 
Convenção Internacional sobre a Eliminação de 
Todas as Formas de Discriminação Racial, e na 
garantia de suas implementações plenas e efetivas. 
 
  ​Nas avaliações realizadas, a partir da 

composição de fóruns de discussões sobre os avanços 
e limites, do período definido pela ONU, como 
Década Internacional de Afrodescendentes, 
notamos descompassos que comprometem as 
políticas públicas anunciadas nos compromissos 

bilaterais. Em outros termos, pode-se afirmar que as 
boas práticas apresentadas, por equipes gestoras, em 
órgãos públicos, especificamente, na AL e Caribe, 
estão caracterizadas por disjunções, se tomamos 
como referência os objetivos acima elencados.  

Na pesquisa de Joyce Alesaneth Morris 
Carrera (2022, p.23), a autora assumiu que: 

 
A Declaração de Durban e o seu Programa de 
Ação representam a maior referência política da 
agenda global afrodescendente, onde não só é 
reconhecido e lamentado o sofrimento humano 
massivo e o sofrimento trágico de milhões de 
homens, mulheres e crianças causados ​​pela 
escravatura, pelo tráfico transatlântico de escravos, 
pelo apartheid, pelo colonialismo e pelo 
genocídio, mas são também exigidas as devidas 
reparações sociais, económicas, políticas e 
culturais, afectadas pela prática de racismo 
estrutural, discriminação racial, xenofobia e 
formas conexas de intolerância infligidas contra 
pessoas de ascendência africana. 
Na avaliação das boas práticas no Panamá, 
Carrera (2022, p.27) acrescenta que: 
 

Panamá, como Estado membro das 
Nações Unidas, e em conformidade com 
estes regulamentos, incorpora na sua 
agenda nacional ações destinadas a 
reconhecer os direitos das pessoas de 
ascendência africana. Os avanços nesta 
matéria são o resultado das lutas que as 
próprias organizações afrodescendentes 
têm travado durante décadas, incluindo a 
reincorporação dos afrodescendentes nas 
fontes estatísticas no presente século, um 
passo necessário para a formulação de 
programas de ação e políticas públicas com 
enfoque étnico. 

  
Por outro lado, ao recuperarmos esses 

aspectos presentes em países que se voltaram para o 
incremento das ações emergenciais, visando maiores 
alinhamentos com a agenda antirracista, pode-se 
avaliar que o vetor tem sido a diminuição das 
disparidades  - reconhecidas quando se compara o 
acesso de populações racializadas e o acesso de 
populações não racializadas. Na região aqui 
privilegiada, chama a atenção o trabalho das  
organizações dos movimentos sociais, que atuam 
combatendo diferentes desafios do tempo presente, 

 
207 



 
Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América Latina e Caribe – Claudia Miranda 

 

como explicitado no documento da Década 
Internacional Afrodescendente (ONU).  

No processo de investigação colaborativa, 
sobre a incidência dos aportes interculturais, no 
Brasil e na Colômbia, ganhou relevo aspectos que 
aproximam agrupações da sociedade civil inspiradas 
numa luta por resultados concretos. As intervenções 
e encaminhamentos de políticas públicas, na 
atualidade, se configuram a partir de levantamentos 
das demandas apontadas como inadiáveis. Dentre os  
temários que fazem parte das preocupações com as 
populações afrodescendentes, está a saúde mental e, 
sobre os efeitos psicossociais, nas experiências desses 
segmentos, Maria Eugenia Silva e Mônica Olaza 
(2020, p,49) afirmam que: 

 
Os estudos existentes apontam para a presença de 
danos à subjetividade daqueles que vivenciam o 
racismo no cotidiano, para quem o fortalecimento 
étnico e a participação em movimentos sociais são 
vivenciados como atos de resistência às opressões 
existentes. 
Ao considerarmos o que revelam as autoras, 

reforçamos nossas percepções sobre o lugar da luta 
por processos mais justos que dependem da 
elaboração de políticas educacionais com especial 
destaque para a seleção de saberes a serem ensinados 
(currículo). E é nesse campo que nos posicionamos 
em busca de alternativas para entender como a 
historiografia legitimada nos currículos prescritos, 
pode ser fraturada para fomentarmos outras 
ambiências  de reconhecimento  das identidades 
soterradas.  

As urgências do tempo presente exigem 
retomada de direitos e, a perspectiva intercultural de 
educação, inspirada nos saberes e conhecimentos das 
populações racializadas, nos reorienta para 
elaborações mais significativas nas instituições 
escolares. A repactuação social segue como uma 
utopia que nos move, que nos reconduz, 
cotidianamente. As interpretações produzidas pelos  
grupos de docentes e pelos grupos gestores, nos 
espaços de execução e de promoção das políticas 
curriculares (espaços escolares e de formulação das 
políticas) fortalecem os nossos compromissos com 
rupturas profundas com a colonialidade do poder. 
Ao avaliarmos as expedições realizadas com os 
coletivos de ativistas-docentes, do Brasil e da 
Colômbia, consideramos decisivo inserir entrevistas 

semiestruturadas,  além de questionários, para maior 
aproximação dos objetivos dessa pesquisa. O 
mosaico incluiu quarenta participações sendo vinte 
no Rio de Janeiro e vinte em Bogotá.   

  
 

Movimentos pedagógicos por outra 
historiografia  
 

Em nossas pesquisas, perseguimos os fios de 
Ananse (Anansi) observando as pistas deixadas por 
grupos revolucionários, responsáveis por oferecer 
atalhos para nossas des/aprendizagens e 
re/aprendizagens acerca das narrativas 
historiográficas legitimadas socialmente. 
Defendemos que as redes e os movimentos 
pedagógicos que impulsionam, são espaços gerados 
por lideranças e educadoras (es) populares, com 
capacidade de autogestão e inserção em processos de 
humanização das populações situadas à margem. 
Tanto em Bogotá (Corporação Hilos de Ananse) 
como no Rio de Janeiro (Rede Carioca de 
Etnoeducadoras Negras) foi possível entender a 
existência de um modus operandi capaz de 
influenciar novas agrupações já que uma das 
tecnologias adotadas é a valorização das múltiplas 
experiências obtidas no coletivo. Os resultados 
alcançados, na última década de trabalho de campo, 
revelam quão significativo tem sido apostar na  
defesa de outras itinerâncias marcadamente 
desobedientes e apoiadas no sentirpensar a vida em 
sociedade. A organização de encontros itinerantes, 
envolvendo a mobilização em diferentes regiões, 
chama a atenção. 

Concordamos com Catherine Walsh (2019, 
p. 19) quando afirma que “o processo de racialização 
e de racismo subjetivo, institucional e epistêmico 
não está vencido, mas, em certo sentido, 
reconfigurado”. Isso se dá, por conta das tecnologias 
criadas e recriadas, nas empreitadas dos povos 
originários e afrodescendentes. A autora considera 
que “a configuração e a prática da interculturalidade 
no conceito do movimento indígena estão, 
claramente, sustentadas nas experiências históricas e 
na racialização que formou a colonialidade do poder 
nas Américas” (Walsh, 2019, p. 18). Sobre a 
Corporação Hilos de Ananse, Fanny Milena 
Quiñones (2005, p.92) responde que: 

208 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 203-217, Jun/2025 

 
Somos uma rede de resistência étnica, cultural, 
pedagógica e política, nos inspiramos em Ananse 
(ou Anansi) , que é um animal que homens e 
mulheres africanos escravizados divinizaram pela 
sua autossuficiência: retira das suas entranhas 
redes que unem a África com a América. É 
paradigma de sobrevivência desafia as divindades 
mais poderosas que ela, com seu próprio corpo 
tecer redes com grandes buracos para entrar e sair 
livremente. 
 
Os elementos reunidos na definição realizada 

acima, indicam algumas fissuras onde a performance 
de grupo se desenvolve, em movimentos 
reivindicatórios e interculturais. Isso porque a 
Corporação Hilos de Ananse (Bogotá), reúne 
lideranças de setores diversos, indo além da presença 
de profissionais do sistema educacional. A 
intervenção se dá numa rítmica  que se alinha a um 
ethos comunitário e, quando observamos essa 
dinâmica, aprendemos, no país de Mary Grueso 
Romero4, como os fios de Anansi (Ananse), 
interpretados a partir do que sugerem Duncan 
(2015) e Quiñones (2005), podem tecer novas redes 
fortalecidas no sentipensar  a educação antirracista. 
Aparece, no mosaico interpretativo do grupo 
respondente, a possibilidade de ruptura com o status 
quo, na medida em que as ações, com as (os) 
estudantes, considerem suas expedições, suas idas e 
vindas, superando os muros da instituição escolar.  
Do mesmo modo, salta aos olhos a compreensão que 
têm sobre o sofrimento produzido por “currículos 
euro dirigidos”. AL e Caribe sangram, por séculos, 
por conta do ranço da colonialidade e esse é um dos 
dilemas que enfrentamos na transposição  
(mediação) das culturas a partir do currículo que 
dinamizamos, no dia a dia. Consideram, ainda que, 
Povos Originários e Afrodescendentes seguem em 
desvantagem sociopolítica e que a agenda 
antirracista foi construída a partir de suas formas de 
realizar denúncias e de recriar percursos em 
comunidade.   

   No fragmento abaixo, Ailton Krenak (2019, 
p.19) menciona experiências de povos organizados 
em busca de saídas, de novas rotas para re-existir: 

 
Vi as diferentes manobras que os nossos 
antepassados fizeram e me alimentei delas, da 

criatividade e da poesia que inspirou a resistência 
desses povos. A civilização chamava aquela gente 
de bárbaros e imprimiu uma guerra sem fim 
contra eles, com o objetivo de transformá-los em 
civilizados que poderiam integrar o clube da 
humanidade. Muitas dessas pessoas não são 
indivíduos, mas “pessoas coletivas”, células que 
conseguem transmitir através do tempo suas visões 
sobre o mundo. 
 
Em conversa com as redes formativas das 

cidades aqui consideradas, localizamos o caminho 
criativo e ao mesmo tempo a poética que embala e 
inspira desobediências. Ao atuarem na 
contracorrente, em contextos de alta complexidade, 
reconhecem descaminhos para novas rotas 
elaborando projetos com abordagens 
experimentadas a contrapelo, sem garantia. Na 
interconexão com o pensamento de Krenak, está 
também as percepções de Célia Regina Cristo de 
Oliveira (2022, p.9), liderança e coordenadora da 
Rede Carioca de Etnoeducadoras Negras, no Rio de 
Janeiro: 

 
A Rede Carioca de Etnoeducadoras Negras 
(RECEN) é um diferencial nesse percurso de 
insurgência. A partir dessa plataforma, agregamos 
mulheres cuja conscientização de sua 
performatividade outra, impacta a construção de 
uma proposta de desclandestinização do fazer 
docente afrocentrado. A RECEN é a confluência 
que reúne pontos chaves visíveis e pontos cegos. 
Pontos visíveis, por reunir ativismo teórico e 
práxis educativa engajada na luta por 
descolonização do currículo.  
 
Com essa ancoragem, interpretamos  as visões 

dos grupos de estudiosas (os) que entendem como 
revelador a atuação dos movimentos pedagógicos. 
Nesse percurso, vimos que esses são definidos por 
um viés outro que sugere autogestão. Lideranças 
comunitárias, profissionais da educação, gestoras (es) 
no sistema educacional, coletivos de estudantes e 
grupos familiares, identificados com iniciativas 
político-culturais, e com um  ethos descolonizador, 
amplificam suas tecnologias ancestrais, como aquelas 
experimenta por Ananse (Anansi). Com base no 
conjunto de depoimentos, pode-se localizar uma 
especificidade desses movimentos: o fato de que se 
identificam com processos locais, enfrentando 

 
209 



 
Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América Latina e Caribe – Claudia Miranda 

 

demandas por dentro dos sistemas de ensino mas 
sem deixar de fora as percepções advindas de pessoas 
colaboradoras.  Assim, entende-se que impulsionam 
performatividades coletivas voltadas para  o 
reconhecimento de demandas existentes.  No ir e vir, 
exigido pelo trabalho de campo, identificamos a 
predominância de multilinguagens nos movimentos 
pedagógicos das duas cidades.  

A pesquisa de Maria Cristina Martínez 
Pineda e de Emilio Guachetá Gutiérrez (2020, p. 42) 
se baseia em uma educação para uma prática desde o 
Sul. Indica que o caráter social e político da crítica, 
exige ir além das capacidades de compreender, 
refletir e propor. Precisa de subjetivações que 
dialoguem com o poder e as relações funcionais ao 
sistema hegemônico: 

 
A resistência como capacidade implica o 
desenvolvimento de outras capacidades e requer 
reconhecer as condições de risco e incerteza para 
trabalhar com eles e desenvolver formas de lidar e 
enfrentá-los; também requer a identificação de 
medos individuais e grupais que se tornam 
limitações para o exercício de uma práxis crítica 
rejeitando o que se quer impor como inevitável e 
organizar propostas alternativas (Pineda e 
Gutiérrez, 2020, p. 228-229). 
 
Sobre o exposto, é relevante considerar que a 

região, na qual nos localizamos, impõe uma rítmica 
outra. A República da Colômbia possui uma 
população de cerca de 47,6 milhões de habitantes, e 
uma das suas características é a diversidade 
étnico-racial com presença de africanos, europeus e 
populações do Médio Oriente. Os conflitos sociais e 
políticos fazem parte dos problemas agudos que 
recaem sobre os mais frágeis em termos de acesso a 
bens e serviços. O país está formado por 32 
departamentos e apresenta instabilidades refletidas, 
por exemplo, na falta de  precisão dos dados 
levantados no último censo. Sobre a composição das 
populações racializadas (afrodescendentes e povos 
originários), indica 11% de afro-colombianos e 3% de 
indígenas. 

Os artigos nº 55 até o nº 63 da Lei Geral da 
Educação (1994) definem a Etnoeducação (ou 
Educação para as relações étnico-raciais) e 
estabelecem princípios que buscam fortalecer a 
identidade, a proteção, o uso adequado da natureza, 

os sistemas de organização comunitária, o uso de 
línguas próprias e a formação de professoras (es). 
Sob esta mesma orientação surgiram as Diretrizes 
Curriculares da Cátedra de Estudos 
Afro-Colombianos (2001), resultado do trabalho da 
Comissão Pedagógica Nacional e das comunidades 
afro-colombianas, em resposta ao disposto na Lei nº 
70 (1993), que regulamenta o artigo transitório 55 
da Constituição, que protege a identidade cultural e 
os direitos das comunidades negras, criando a 
Cátedra de Estudos Afro-Colombianos (CEA). 

Embora o Brasil tenha um sistema 
educacional organizado dentro do exigido, na 
constituição brasileira, as práticas curriculares estão 
em disputa em função do histórico de relações 
étnico-raciais que, revela o ethos colonial afetando as 
populações racializadas. A Lei de Diretrizes e Bases 
da Educação (Lei nº 9.394 de 1996) passou por 
modificações estruturais ao ser alterada para incluir, 
no currículo oficial da Rede de Ensino, os temas de 
História e Cultura Afro-brasileira e Indígena (Lei nº 
10.639/2003 e Lei nº 11.645/2008). 

Ampliando as proposições de Patrícia Hill 
Collins  (2016), sobre as “forasteiras de dentro”, 
podemos considerar algumas especificidades 
localizadas na área da Educação, como considera 
Fanny Milena Quiñones (2020, p.9): 

 
[...] é relevante considerar as formas pelas quais o 
cenário político educacional, na América Latina, 
tem sido interpelado por concepções em disputa e, 
em um giro epistemológico, provocado por 
sujeitas e sujeitos comprometidas/os com a justiça 
social, já se pode observar a capilaridade das redes 
de educadoras/ es populares, de movimentos 
pedagógicos que agregam não apenas 
professoras/es de carreira. Nesses coletivos, se 
promove, há várias décadas, uma grande 
mobilização por alternativas pedagógicas, 
tratando-se de uma plataforma multifacetada.  
 
Sobre os processos de conformação de outras 

rotas, no pensamento educacional latino-americano, 
Quiñones acrescenta que: 

 
Como pesquisadoras e ativistas da Colômbia e do 
Brasil, participamos da construção de outras 
esferas de confrontação de filosofias educacionais 
e, com esse direcionamento, fizemos parte dessas 
arenas, intervindo e promovendo debates sobre 

210 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 203-217, Jun/2025 

diversidade étnico-cultural e socioeducacional 
(Quiñones, 2020, p. 10). 
  
Ao observar tais movimentações, percebe-se 

a proposição de diálogos interculturais e a 
confecção de novas teias, sobretudo por conta do 
panorama desafiador, no contexto 
latino-americano. Dados da Comissão Econômica 
para AL e Caribe (CEPAL) complementam nosso 
entendimento sobre os problemas impostos aos 
afrodescendentes e povos originários: 

 
Países andinos como Bolívia (Estado Plurinacional 
da), Colômbia, Equador, Peru e Venezuela 
(República Bolivariana) são signatários da Carta 
Andina para a Promoção e Proteção de Direitos 
Humanos (2002), que considera explicitamente os 
direitos das pessoas de ascendência africana. Esta 
Carta reconhece que os países membros são 
multiétnicos e multiculturais e reafirma o direito 
de preservação e desenvolvimento de identidades 
próprias e a consolidação da unidade nacional 
com base em diversidade. Neste quadro, os países 
comprometem-se a adotar medidas para que os 
sistemas educativos possam refletir a diversidade 
cultural e étnica, incorporando atitudes de 
respeito pela diversidade no currículos para 
promover a interculturalidade (2020, p.37). 
 
A tarefa de adotar medidas para que os 

sistemas educativos incorporem a diversidade 
étnica, exige compreensão e amplas formas de 
intercâmbio. Maguemati Wabgou (2008, p.323), 
da Universidade Nacional da Colômbia (Bogotá) 
assume a influência do movimento 
afrocolombiano ao definir os avanços alcançados 
nos estudos sobre África, na Colômbia. Em seu 
argumento,  surge a necessidade de contribuir para 
a construção epistemológica acerca do continente 
africano no país, desde uma perspectiva 
multidiscipinária: 

 
Cabe mencionar que las pocas iniciativas puestas 
en marcha para insertar el conocimiento sobre 
África y lo africano en la academia colombiana, 
se han ido desarrollándose junto con lo 
afrocolombiano: el estudio de Colombias Negras 
se desarrollaba con interés particular a los 
conocimientos africanistas y reforzando la 
relación antropología-historia africana en sus 
investigaciones ya que siempre se ha buscado 

formas para reconstruir un puente científico 
entre la América Latina hispânica y África. 

 
E se assim pudermos considerar, reconhecer 

as africanidades na Colômbia, ainda não mobilizou 
engrenagens decisivas identificadas com o status quo.  
A Lei Geral da Educação é de 8 de fevereiro de 1994 
(Congresso da República de Colômbia) e sua criação 
coincide com o período da promulgação da Lei de 
Diretrizes e Bases da Educação do Brasil (1996).   

Luiz Guillermo Mezza Álvarez (2019, p.61) 
afirma que “os afro-colombianos são a terceira maior 
população negra das Américas em números 
absolutos, atrás da população negra brasileira e da 
população negra nos Estados Unidos”. Importa 
observar, na investigação que realiza - com ênfase nos 
vínculos de lideranças políticas e educacionais com 
religiões de matriz africana -, os dados sobre a 
invisibilidade das demandas afrocolombianas: 

 
Se levarmos em conta que a pesquisa sobre tais 
populações é relativamente recente e que, apesar 
do ‘boom étnico’ impulsionado pela constituição 
multicultural de 1991, a maior parte da pesquisa 
sobre essas populações está concentrada em certos 
temas (etnização, direitos étnicos, deslocamento 
forçado, terras, modos de subsistência, entre 
outros) e áreas geográficas (região do Pacífico e 
departamento de Chocó), então é muito provável 
que a experiência espiritual/religiosa dessas 
populações não tenha sido ainda suficientemente 
estudada pelas ciências sociais na Colômbia 
(Álvarez, 2019, pp.61-62). 
 
A Corporação Hilos de Ananse (Bogotá) 

dialoga com as juventudes universitárias, com os 
grupos dos movimentos culturais, docentes dos 
sistemas de ensino, pensadoras indígenas e 
afrocolombianas. Como uma rede de etnoeducação, 
tem organizado formação contínua visando expandir 
o debate sobre políticas educacionais e curriculares, 
em diálogo inclusive com o Ministério de Relações 
Raciais do Brasil, para direcionar as ações do 
Programa Caminhos Amefricanos (capítulo 
Colômbia). Colaborou diretamente nas etapas de 
desenvolvimento da proposta de intercâmbio entre 
docentes e estudantes do Brasil e da Colômbia.  

 

 
211 



 
Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América Latina e Caribe – Claudia Miranda 

 

Destacamos a elaboração e execução do 
“Diplomado de Etnoeducação e saberes ancestrais” 
(2023), e o “Diplomado Racismo e prática de 
crianças e interculturalidade” (2025). O fio de 
conversa estabelecido com a referida organização da 
sociedade civil, nos colocou diante de desafios e 
compromissos firmados, no Brasil, a partir do Plano 
Nacional de Implementação das Diretrizes 
Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História 
e Cultura Afro-Brasileira e Africana (2013, p.8). 
Consta, na introdução do documento que: 

 
Nos últimos anos, em especial, a partir da III 
Conferência Mundial Contra o Racismo, 
Discriminação Racial, Xenofobia e Intolerância 
Correlata, realizada em Durban, África do Sul, em 
2001, observa-se um avanço nas discussões acerca 
da dinâmica das relações raciais no Brasil, em 
especial, das diversas formas de discriminação 
vivenciadas pela população negra. 
 
Como objetivo geral está: “colaborar para que 

todos os sistemas de ensino cumpram as 
determinações legais com vistas a enfrentar as 
diferentes formas de preconceito racial, racismo e 
discriminação racial para garantir o direito de 
aprender a equidade educacional” (Brasil, 2013, 
p.17). 

 Yeison Arcadio Meneses Copete (2015, p. 
17) confirma a efervescência do período que 
antecede a Conferência de Durban (2001) e situa a 
ruptura com o silenciamento estratégico, acerca da 
diversidade étnica e cultural. Pesquisador e ativista 
afrocolombiano, o autor explica que: “situar a 
afrodescendência na formação de professores implica 
desvendar a encruzilhada pedagógica-racial” 
(Copete, 2015, p. 25).  Assim como na Colômbia, 
vimos, no Brasil, um modus operandi de grupos de 
educadoras/es e lideranças inseridos em agendas 
articuladas para além do sistema educacional e, a 
partir de multilinguagens, esses grupos operam com 
vistas a promover interconexões, ao assumirem 
espaços de aprendizagens dissonantes. 

 
 
 
 
 

Sentirpensar com redes etnoeducadoras  
 

Como opção metodológica, analisando dados 
de um mapeamento sobre os modos de organização 
de pressupostos político-pedagógicos – para apoiar 
nossas futuras interpretações –, consideramos o 
trabalho realizado como um trabalho inserido em 
um espaço-tempo de intercâmbio acadêmico e 
político que pode reunir lideranças atuantes nos 
movimentos pedagógicos. E nesse recompor 
impressões sobre o real, nos países que privilegiamos, 
o currículo foi concebido como espaço-tempo de 
fronteiras interculturais, como lugar de disputas e de 
rupturas com a colonialidade. Os partícipes dos 
coletivos de etnoeducadoras (es) reconhecem a tarefa 
de reinterpretar os dispositivos das culturas para a 
construção de conhecimentos e saberes 
invisibilizados e  relacionados com a luta por justiça. 
Ao trabalharmos com suas narrativas, entende-se 
que a educação intercultural, abarca concepções 
como aquelas defendidas por Catherine Walsh 
(2019). Pela exigência da pesquisa, seguimos as pistas 
de Vaz (2017, p.97): 

 
Entende-se que as/os partícipes das redes 
pesquisadas possuem uma perspectiva decolonial 
pelo exercício empreendido para formular novas 
estratégias de aprendizagem e de formação 
incluindo os coletivos, as associações, as 
instituições escolares, os cursos de formação 
universitária e os programas de pósgraduação 
onde estão vinculadas/os. 
 
Assim como Orlando Fals Borda (2015, p. 

428), também acreditamos em: 
 

[...]uma geração ativa e sentipensante, com um 
grande contingente universitário, como 
comprovado nos grupos temáticos e nas tertúlias 
de alternativa democrática, uma geração que 
trabalha afinada com as bases populares.  
 
Com esse chamamento, entendemos como 

uma exigência, interpretar as políticas curriculares 
em disputa, na AL e Caribe. Com a elaboração de 
uma abordagem denominada “sociologia 
sentipensante” Fals Borda  pode focar  nas 
juventudes observando as condições  de 
enfrentamento dos dilemas do mundo da vida. Com 

212 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 203-217, Jun/2025 

essa inquietação, partimos das narrativas docentes 
sobre educação antirracista, no Brasil e na Colômbia 
e seguimos os fios de Ananse (Anansi), em busca de 
uma abordagem sentipensante de currículo.  

Para ampliar nossas itinerâncias com o tema 
da Educação para as relações étnico-raciais (ERER) e 
a Etnoeducação, passou a ser fundamental seguir os 
fios de Ananse (Anansi),  reinterpretando os 
percursos como outsider within, no sentido dado por  
Patrícia Hill Collins (2016). No seu entendimento, 
olhar de dentro para fora e, ao mesmo tempo, de fora 
para dentro, é uma vantagem possível para grupos à 
margem e, se assim for, estamos localizadas (os) em 
um espaço-tempo revelador.  

Sobre a luta por reconhecimento e 
diminuição do racismo, na Colômbia, é importante 
observar o que aponta Yeison Arcadio Meneses 
Copete (2016, p. 39):  

 
Durante las décadas de los 60, 70 y 80 las luchas 
reivindicatorias y movilizaciones de las 
comunidades afro-colombianas e indígenas toman 
gran fuerza, ante sus realidades políticas, sociales, 
económicas y culturales, mostraron avances 
sustantivos; los cuales se van a materializar en la 
constitución de 1991, en términos de 
“reconocimiento y la protección de la 
plurietnicidad y la multiculturalidad 
colombiana”. De esta manera, “‘se interrumpe’ la 
idea de Estado-nación fundamentada en la 
ideología de la ‘igualdad racial’ que suponía la 
igualdad para ‘todos’ en la sociedad colonial”, 
pero que evidentemente difundía desde la escuela 
valores, significados y prácticas sociales que se 
contraponían a las culturas y grupos minorizados: 
afrodescendientes, indígenas, rom, mujeres, 
comunidades LGTBI, etc. 
 
Com presença em fóruns diversos no campo 

da Educação nos referidos países alcançamos 
compreender aspectos sobre as questões possíveis de 
serem trabalhadas em redes colaborativas Com as 
entrevistas semiestruturas5, emergiram dados sobre a 
perspectiva antirracista e sobre as praxis educativas 
dissonantes, nas redes de Bogotá e do Rio de Janeiro. 
Compreendemos as influências de dinâmicas 
coletivas para reconhecer os sentidos de currículo 
com ênfase nas proposições dos grupos à margem. 
Na abordagem adotada, a perspectiva intercultural  
se apresenta como pano de fundo e nos mobiliza 

para entender como está presente nos processos 
vivenciados em contextos de alta complexidade.  

A partir do ano de 2018, estreitamos nossas 
colaborações e nesse itinerário possível, com a 
“Corporação Hilos de Ananse” (Bogotá) e a “Rede 
Carioca de Etnoeducadoras Negras” (Rio de 
Janeiro) reunimos quarenta párticipes. Desse total,  
77% se identificou como mulheres, enquanto 23% 
como homens. Quanto à declaração de identidade 
racial, 67% se identificou como afrodescendentes, 
13% como indígenas e 20% como mestiços.  

As pessoas  entrevistadas inseriram, em suas 
narrativas sobre a capilaridade das perspectivas 
interculturais de educação, aspectos das experiências 
obtidas para além das instituições nas quais atuam. 
Pelos vínculos com as redes que foram consideradas 
para a interlocução pretendida (Corporação Hilos 
de Ananse e Rede Carioca de Etnoeducadoras 
Negras) emergiu as iniciativas produzidas nas 
comunidades de origem, bem como a relação 
político-partidária  com os movimentos dinamizados 
em prol de direitos sociais e a diminuição do racismo 
sistêmico. 

A compreensão sobre a densidade das outras 
formas de aprender, que estão fora dos muros 
escolares, é um dos traços desse mosaico 
interpretativo realizado nesses fios de Ananse 
(Anansi) produzido em redes colaborativas, nos dois 
contextos. 

Das narrativas analisadas, destacamos a 
compreensão de que é urgente elaborar e desenvolver 
estudos e projetos em parceria com países com 
demandas que se aproximam. Aparece como tarefa, a  
recomposição da comunicação entre pares (órgãos da 
gestão pública,  redes de ambientalistas, movimentos 
sociais e culturais, instituições escolares e 
universidades) que essa recomposição possa servir 
para divulgar e publicizar as metodologias e materiais 
utilizados em comunidades rurais e urbanas. Deve-se 
promover o acompanhamento, por parte das esferas 
de gestão,  das experiências das comunidades 
representadas nos colégios e nas escolas. Nos relatos 
acrescentam que repactuar faz parte das estratégias 
de cura das dores da violência perpetrada contra 
populações racializadas. Nas interpretações 
produzidas, aparece a indicação de que, passa a ser 
uma exigência a promoção de fóruns permanentes 
para o debate sobre os fenômenos históricos que 

 
213 



 
Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América Latina e Caribe – Claudia Miranda 

 

sacrificaram os grupos populacionais dominados 
pela colonização.  

Ao recuperarmos o conjunto de narrativas, 
das entrevistas semiestruturadas, vimos uma pauta 
de reivindicações onde se inclui um trabalho com as 
pedagogias das redes que estão envolvidas nos 
intercâmbios em nossa região. Quiñones (2020, 
p.11) pontua o seguinte: 

 
[...] este projeto de colaboração na pesquisa se 
desenhou a partir de uma proposta dialógica e de 
escuta, uma proposta agregadora e formativa. 
Ações baseadas na ampliação das esferas de diálogo 
entre diferentes visões de herança ancestral e 
promoção de espaços de memória foram 
consideradas nas atividades auto gestionadas que 
propomos. Nota-se, nesse percurso, a 
consolidação de um processo experimentado com 
mulheres e homens, que refletem sobre uma 
educação relevante para as populações 
afrodescendentes. 
 
Pode-se avaliar que, quando ampliamos as 

formas de compartilhamento das metodologias, dos  
conhecimentos adquiridos em redes colaborativas, 
potencializamos novos desenhos analíticos sobre a 
realidade a ser enfrentada. Também foi possível 
observar os interstícios de performances coletivas e, 
em seguida, avaliar a importância de uma pesquisa 
que incluísse o temário da etnoeducação nessas 
arenas onde se disputam sentidos de currículo. 
Importa, como um desdobramento do que 
aprendemos, assumirmos a capilaridade dos 
movimentos pedagógicos das redes formativas, na 
Colômbia, em especial, pelo histórico de 
encaminhamentos já realizados.  Ao mesmo tempo, 
entender  a sua exemplaridade não apenas para o 
Brasil6.  

Voltar-se para as realidades dos países da AL e 
Caribe se converte em uma interpretação decolonial 
de pesquisa, tendo em vista que tal opção sugere um 
deslocamento das opções metodológicas incidindo 
no leque de possibilidades interpretativas. Do 
conjunto das narrativas, aprendemos sobre os 
silenciamentos e as possibilidades de disputar a 
historiografia legitimada nos currículos praticados. 
Consideramos, ainda, a influência de elementos que 
constituem as opções filosóficas adotadas, para a 

tessitura de novos fios inspirados em Ananse 
(Anansi). 

 
 

Considerações finais 
 
Ao privilegiarmos imersões com lideranças de 

movimentos sociais, com grupos de investigadoras 
(es) interessadas (os) em compreender o Brasil mais 
de frente para a AL, rejeitando processos de negação 
identitária, busca-se ampliar o escopo filosófico e 
fomentar a descolonização do pensamento 
educacional. Sob essas perspectivas, desenhamos 
uma travessia coletiva e em rede, e vivenciamos as 
etapas de pesquisa, assumindo, como estratégia de 
imersão no campo, uma importante penetração nas 
diferentes agrupações aqui consideradas. Pode-se 
afirmar que na região da América Latina e Caribe, 
países como Colômbia e Brasil participam 
ativamente da criação de uma cultura de disputa por 
outros sentidos de currículo. A história da educação 
indica os percursos da luta antirracista e as etapas 
reveladas em inúmeros trabalhos já produzidos, 
justificam essa defesa. 

Ao tomarmos como referencial as dinâmicas  
dos movimentos e das redes formativas, na região 
aqui privilegiada, passamos a valorizar os itinerários 
realizados, em diálogo com os estratos responsáveis 
por rupturas descolonizadoras. Entende-se que os 
movimentos pedagógicos observados, agregam 
outras concepções de educação capaz de deslocar, das 
margens para o centro, o outro colonial inventado 
(povos originários e afrodescendentes). A dinâmica 
organizacional que caracteriza as redes insurgentes, 
que rompem com a colonialidade, em suas 
propostas,  é  desvendada e se desloca, influenciando 
nossas cartografias Sobre as disputas 
político-pedagógicas, evidencia-se propostas de 
ampliação do diálogo já existentes entre grupos do 
Brasil, Colômbia, Equador, Argentina e Uruguay. 
Trabalhamos a partir da análise de aspectos chave em 
dois países estratégicos, para a agenda antirracista e, a 
nosso ver, esse é um arco possível de ser considerado 
na montagem de novos desenhos investigativos.  

Na tessitura de novos fios, percebe-se o 
escopo das tecnologias produzidas na cotidianidade e 
essa nos reconduzem nos territórios ocupados por 
afrodescendentes e povos originários.  

214 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 203-217, Jun/2025 

Notas 
 
1 ​ Para compreender a importância dos Contos de 
“Anansi” (também traduzido, na região da América 
Latina e Caribe como Hermano Araña, Breda Nansi, 
Anancy, Ananse, Anance, Ananci, Anansy, Aunt Nancy 
ou Ti Malice), consideramos a produção de Quince 
Duncan (2015). 
2 Acesso em: redesetnoeducadoras.org. 
3. De família antilhana, Quince Duncan é ensaísta e 
escritor costarriquenho de referência nos estudos sobre 
questões interétnicas na região. 
4 Escritora afrocolombiana autora de “El gran susto de 
Petronila”, Mary Grueso Romero Iniciou os seus estudos 
no Litoral e obteve o grau de Mestre Bacharel pela 
Universidade de Quindío. É especialista em gestão de 
projetos culturais e de entretenimento.  
5 Ratificamos que os dados aqui apresentados fazem parte 
da pesquisa “Como a educação intercultural impacta as 
políticas e práticas curriculares no Brasil e na Colômbia” 
(financiada pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento 
Científico e Tecnológico do Brasil, CNPq). 
6 Sobre isso consultar Alvarez Nazareno e Lorenzo Pérez, 
(2022). 
 
 
Referências 
 
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo da 
história única. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019.  
 
 
ALVES, J.A. Lindgren. A Conferência de Durban 
contra o Racismo e a responsabilidade de todos. 
Revista Brasileira de política internacional, n. 
45, n. 2, p. 198-223,  2002. 
 
 
BRASIL. Instituto Nacional de Estudos e Pesquisas 
Educacionais Anísio Teixeira (Inep). Censo da 
Educação Básica. 2022: notas estatísticas. 
 
 
BRASIL. Plano Nacional de Implementação das 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação das Relações Étnico-Raciais e para o 
Ensino de História e Cultura Afro-brasileira 
Africana. Brasília, 2013. 
 

BRASIL. Presidência da República. Lei 9.394 de 20 
de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional.  
 
 
BRASIL. Lei n. 11.645/2008, de 10 de março de 
2008. Altera a lei n. 9.394, de 20 de dezembro de 
1996, modificada pela lei n. 10.639, de 9 de janeiro 
de 2003, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial 
da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 
“História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 11 mar. 2008 
 
 
BRASIL. Ministério da Educação/Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. 
Diretrizes Curriculares Nacionais para a 
Educação das Relações Étnico- -Raciais e para o 
Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e 
Africana. Brasília, 2004.  
 
 
BRASIL. Plano Nacional das Diretrizes 
Curriculares Nacionais para a Educação das 
Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de 
História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. 
Brasília: SECAD; SEPPIR, 2009. 
 
 
CANTOR, Roberto Burgos. Ruta de libertad: 
500 anos de travesía. Bogotá: Ministério da 
Cultura, 2010. 
 
 
COLOMBIA. El Congreso de la Republica de 
Colômbia. Ley General de Educación. Ley 115 
Febrero 8 de 1994. Por la cual se expide la ley 
general de educación. Disponível em: 
https://www.mineducacion.gov.co/1621/articles-85
906_archivo_pdf.pdf 
 
 
COLLINS, Patrícia Hill. Aprendendo com a 
outsider within: a significação sociológica do 
pensamento feminista negro. Revista Sociedade e 
Estado, v. 31 , n. 1, p. 99-126, 2016. 
 

 
215 



 
Os fios de Ananse (Anansi) e as outras historiografias na América Latina e Caribe – Claudia Miranda 

 

COMISIÓN ECONÓMICA PARA AMÉRICA 
LATINA Y EL CARIBE (CEPAL)/Fondo de 
Población de las Naciones Unidas (UNFPA), 
“Afrodescendientes y la matriz de la 
desigualdad social en América Latina: retos para 
la inclusión”, Documentos de Proyectos 
(LC/PUB.2020/14), Santiago, 2020. 
 
 
FALS BORDA, Orlando. Una sociología 
sentipensante para América Latina. Cidade do 
México: Siglo XXI Editores; Buenos Aires: 
CLACSO, 2015. 
 
 
FERREIRA, Renato. O direito afro-brasileiro: 
da constituição aos nossos dias. 2023 Tese 
(Doutorado em Sociologia e Direito). Universidade 
Federal Fluminense, Niterói, 2023. 
 
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do 
mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 2019.  
 
 
MENESES COPETE, Yeison Arcádio. La 
etnoeducación afrocolombiana: conceptos, trabas, 
patriarcado y sexismo. A propósito de los 20 años de 
la Ley General de Educación 115 de 1994 Revista 
Historia de la Educación Latinoamericana, v. 18, 
n. 27, p. 35-66, 2016. 
 
 
MENESES COPETE, Yeison Arcádio. 
Afrodescendencia, representaciones sociales y 
formación de maestros: contestación y 
acomodación. Medellin: CIA, 2015. 
 
 
DUNCAN, Quince. Los cuentos de Anansi. San 
José: Ministerio de Educação  Pública da Costa Rica, 
2022. 
 
 
DUNCAN, Quince. Anancy y el tigre en la 
literatura oral afrodescendente. Cuadernos de 
literatura, v. 19, n. 38,  p. 65-78, 2015. 
 

MEZA ÁlVAREZ, Luis Guillermo. No Ilé Oggún 
e Yemayá: Reglas afro-cubanas, redes e tramas 
espirituais em Bogotá, Colômbia (Tese de 
doutorado) UFRJ, Programa de Pós-graduação em 
Antropologia Social, 2019. 
 
 
MORRIS Carrera, J. A. Decenio Internacional 
Afrodescendiente (2015-2024): De la visibilidad 
estadística al reconocimiento, la justicia y el 
desarrollo. Revista Panameña de Ciencias 
Sociales, v. 6, p. 7-32, 2023. 
 
 
ALVAREZ NAZARENO, Carlos Humberto; 
LORENZO PEREZ, Marcela Alicia. Agrupación 
Xangô experiencias y aportes para una educación 
afrocentrada y antirracista en Argentina. Revista 
Interinstitucional Artes de Educar, v. 8, n. 2, p. 
345–363, 2022.  
 
 
OLIVEIRA, Célia Regina Cristo de. Marimbas 
curriculares em periferias urbanas: 
sentir/pensar com professoras negras no 
município de Duque de Caxias/RJ. 2022. Tese 
(Doutorado em Educação). Universidade Federal do 
Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2022.  
 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS 
(ONU), Década Internacional de 
Afrodescendentes, 2014. 
 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS 
(ONU), Resolución 69/16. Programa de 
actividades del Decenio Internacional para los 
Afrodescendientes. 2014. 
 
 
PINEDA, María Cristina Martínez; GUTIERREZ, 
Emílio. Educar para la emancipación. Hacia una 
praxis crítica desde el Sur. Bogotá: CLACSO, 
2020.  
 

216 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 203-217, Jun/2025 

PINEDA, María Cristina Martínez. Redes, 
experiencias y movimientos pedagógicos. Ciencia y 
Tecnología. v. 18, p. 5–11, 2012.  
 
 
PINEDA, María Cristina Martínez. Redes 
Pedagógicas: la constitución del maestro como 
sujeto político. Bogotá: Editorial Magisterio, 2008. 
 
 
QUIÑONES, Fanny Milena. prefacio. In:  
MIRANDA, Claudia. Pesquisa em rede de 
mulheres negras. Belo Horizonte: Nandyala, 2020. 
216 p. 
 
 
QUIÑONES, Fanny Milena. Tras los hilos de 
Ananse.   Nodos y nudos: revista de la Red de 
Calificación de educadores, v. 2, n.. 19,  p. 92-96, 
2005. 
 
  
ROMO, Andrés Donoso. La educación en las 
luchas revolucionarias: Iván Illich, Paulo Freire, 
Ernesto Guevara y el pensamiento latinoamericano. 
1a ed. Buenos Aires: Clacso, Santiago: Quimantú, 
2023.  
 
 
SILVA, Joselina da.; PEREIRA, Amauri Mendes. 
Olhares sobre a mobilização brasileira para a III 
Conferência Mundial Contra o Racismo, a 
Discriminação Racial, a Xenofobia e 
Intolerâncias Correlatas. Belo Horizonte: 
Nadyala, 2013. 
 
 
SILVA María Eugenia; OLAZA, Mônica. Salud 
mental y racialización: la autoidentificación 
étnica como mecanismo de resiliencia ante el 
racismo. In OLAZA, Mônica.  Desigualdades 
persistentes, identidades obstinadas Los efectos de la 
racialidad en la población afrouruguaya. 
Montevideo, Universidad de La República 
Uruguaya, 2020. 
 
 

VAZ, Danielle de Deus França Gomes Galvão. 
Redes de etnoeducadores/as no trânsito Brasil – 
Colômbia: um estudo a partir das pedagogias 
decoloniais e da interculturalidade crítica. 2017. 
Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade 
Federal do Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 
2017. 
 

​​Wabgou, Maguemati. Estudios africanos en 
Colombia desde ciências políticas y sociales. In: 
GLADYS, Lechini. Los estudios afrocolombianos y 
africanos en América Latina: herencia presencia y 
visiones del outro. Argentina: Consejo 
latino-americano de Ciencias Sociales, 2008. p. 
321-339. 

 
  
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
217 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=19254
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=19254
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/462064
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/462064


  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.15 

 

Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e Kanhru: 
narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para além dos 

conceitos e a cosmologia feminina 
 

The “mythological” brothers Kuaray (Sun), Djatchy (Moon), Kamē and Kanhru: ancestral narratives, 
living memories and meanings beyond concepts and female cosmology 

 
Djoapy"mitológicos" Kuaray aegui Djatchy a'e Kamē aegui Kanhru: nhemombe'u yma gua arandu rupi 

aegui kunhangue mba'e djeupity rupi 
 

 Kuaray Mré Tdjachy tu vãme: ũ tátá gag kajró, mré rãnhrãj kỹ vẽnh kajrãn fã 
 

Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi* 
Gennis Martins Timóteo** 

Jéssica Lícia da Assumpção*** 

 

Palavras-chave: 
Irmãos Mitológicos Guarani 
e Kaingang 
Kuaray (Sol), Djatchy (Lua)  
Kamē e Kanhru 

Resumo: O presente artigo tem como objetivo apresentar as histórias ancestrais e memórias 
vivas do povo Kaingang e do povo Guarani a partir das narrativas dos irmãos “mitológicos”: 
Kamē e Kanhru (Kaingang) e do Kuaray/Sol e Djatchy/Lua (Guarani) que ultrapassam os 
significados conceituais e que também fala da cosmologia feminina indígena. As histórias de 
Kuaray, Djatchy, Kamé e Kanhru trazem os elementos e a representação do Sol e Lua e 
contém ensinamentos que permeiam a construção do ser indígena, incluindo o sagrado 
feminino. O intuito também é desmistificar o termo mito e mitologia para se compreender 
o significado e a importância que essas histórias têm para os povos indígenas que eles 
compartilham e transmitem conhecimentos para o entorno da construção da subjetividade 
e identidade. São histórias que partem do passado ancestral, mas que trazem ensinamentos 
culturais para os dias atuais.  
 

Keywords: 
Guarani and Kaingang 
mythological brothers  
Kuaray (Sun), Djatchy 
(Moon) 
Kamē and Kanhru 
 

Abstract: This article aims to present the ancestral stories and living memories of the 
Kaingang and Guarani people, based on the narratives of the “mythological” brothers: 
Kamē and Kanhru (Kaingang) and Kuaray/Sun and Djatchy/Moon (Guarani), which go 
beyond conceptual meanings and also speak of indigenous feminine cosmology. The stories 
of Kuaray, Djatchy, Kamé and Kanhru bring the elements and representation of the Sun 
and Moon and contain teachings that permeate the construction of the indigenous being, 
including the sacred feminine. The aim is also to demystify the term myth and mythology 

 
* Professora da Universidade Federal de Santa Catarina-UFSC, no Departamento de História, atua principalmente no curso de Licenciatura 
Intercultural Indígena do Sul da Mata Atlântica. Coordenadora do Laboratório de História Indígena (LABHIN/UFSC) e colabora com a 
revista fagtar (a força delas). É membro da Cátedra Antonieta de Barros: educação para a igualdade racial e combate ao racismo (UNESCO). 
Graduada em Licenciatura Indígena pela UFSC, também é graduada em Licenciatura Plena em Pedagogia pela FAEL, graduada em 
História. Mestre em Antropologia Social pela UFSC, doutora em História também pela UFSC. E-mail: adrianakaingang51@gmail.com. 
** Doutoranda em Antropologia Social, mestre em Antropologia Social, formada na Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da Mata 
Atlântica da Universidade Federal de Santa Catarina (turma 2/ 2016-2020), com ênfase em história e cultura indígena. Diretora da Escola 
Indígena de Educação Básica Wherá Tupã Poty Djá e moradora da Terra Indígena M’biguaçu, Biguaçu/ Santa Catarina. E-mail: 
gennismtimoteo@gmail.com.  
*** Doutoranda pelo Programa de Pós-Graduação em Educação, Mestre em História, Licenciada e Bacharela em História pela Universidade 
Federal de Santa Catarina (UFSC), Especialista em História e Cultura Afro-brasileira e Indígena e Licenciada em Pedagogia (UNINTER) e 
bolsista Capes. Integrante do grupo de estudos Patrimônio, Memória e Educação (PAMEDUC/UFSC) e do Laboratório de História 
Indígena (LABHIN/UFSC). E-mail: jessica_licia@hotmail.com.  
 
 

 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.15


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 218-230, Jun/2025 

 
 
 
 
 
 
Ayu rapyta: 
Djoapy mitológico guarani 
aegui kaingang 
Kuaray aegui Djatchy 
Kamē aegui Kanhru 
 
 
 
 
 
 
  
Vẽnh rá:  
Jẽvy kamẽ, kajru  
kafã kuaray 
tdjachy  

in order to understand the meaning and importance of these stories for indigenous peoples, 
which they share and pass on to others in the construction of subjectivity and identity. 
These are stories that come from the ancestral past, but which bring cultural teachings to 
the present day.  
 
 
Mbopará: Kova´e nhembo pará ma ogueru oetchauka awã yma ikuai va´e arandu regua 
Guarani py aegui Kaingang py koo ayu rapyta rupi idjayu wa´e kue guyvy rewe gua 
“mitologia”: Kame aegui Kanhru (Kaingang) aegui Kuaray aegui Djatchy (Guarani) ae rire 
ma oguerenonde dju ayu djetchauká kunhangue arandu mby´a guatchu regua. Kuaray 
aegui Djatchy, Kame aegui Kanhru monkoi we djorami gua ra´e arandu rekoá meme´i 
djoguereko, kunhangue mba´e kuaa rerekoá te woi. oo arandu ma nhenbome´u raka´e ima 
guivema wa´e ma. kova´e ma ogueru katu djaikuaa wã mba´e pa mito aegui mitologia mba´e 
tu oetchauka ta nhandevy kuery pe. Oo ayu nhembombe´u ma yma gua kuery arandu 
rupiguá gui onhembopara wa´e kue ma ayn nhande kuai wa´e kuery pawe pe dju 
omboatcha koo ayu arandu reko regua. 
 
 
Vãme sĩ: Rãnhrãj tag vỹ tỹ ẽg tỹ Kanhgág tỹ tu Ó kej fã ẽn tu ke nĩ, kar Guarani ag tũ to 
vãme vỹ gé. Kanhru mré kamẽ to vãminmén ge, kar Guarani tỹ rã (kuaray) kar kysẽ 
(tdjachy) ag to Ó ẽn ge fi já fã to ke vẽ gé, tag hã jagfy ẽg tỹ ũ tátá fag tu vãmén mỹ, fag kĩrĩr 
ge tugtó jé, nén ũ tỹ kanhkã tá nỹtĩj fã tag ag ve kỹ gufã tỹ ũn kar kajrãn sór já fã já nĩ. Hãma 
inh sỹ to vãmén sór mũ ser. Fóg ag mỹ tỹ vẽnh ón ẽn ge já fã já nĩ kỹ, tag ti, hãra pi ke nỹ, 
mỹr ẽg kar mỹ tỹ há tavĩ nĩ, mỹr ẽg tỹ nón kajrãn fã vỹ, ha ma ser tu vãme sag mũ, sa fóg mỹ 
ge vẽ ke jé. Ẽg tũ pẽ vỹ, ẽg krẽ kar tỹ nón kajrãn ja gufã tỹ fi kar mũ ja vỹ, gĩr tỹ mugmog mỹr 
vẽnh su kigra nỹtĩ jé, tỹ kanhgág sa nĩ, kej ke, ẽn to. Vãsa ke to vãme kar Ó mĩgmẽj vỹ uri ẽg 
kar kajrãnrãn tĩ ver. 1  

 

 
Recebido em 1º de março de 2025. Aprovado em 29 de abril de 2025. 

 
 
 

Introdução 
 

Esse trabalho traz o diálogo intercultural 
crítico, entre três escritoras, pesquisadoras e 
professoras: Gennis Martins Timóteo que é do povo 
Guarani e desenvolve os temas de pesquisa sobre a 
sabedoria dos ciclos de vida das mulheres Guarani, 
ervas medicinais, pintura, memórias vivas (2020, 
2024); Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi do 
povo Kaingang que pesquisa a história, cosmologia, 
‘mitologias’ Kaingang, formação dos Kujá, relações 
dos guias espirituais/ especialista de cura, 
conhecimentos da mata,  o ritual do Kiki Koj (2014, 
2017, 2023) e Jéssica Lícia da Assumpção, 
pesquisadora dos temas: história, ‘mitos’/história 
ancestral Guarani, memória, educação tradicional 

Guarani, educação escolar indígena e formação de 
professores Guarani (2018, 2021). 

 O artigo apesar de sua forma final ser a escrita 
é uma construção feita a partir de diálogos e 
conversas, a oralidade que traz as experiências e os 
significados compartilhados através das memórias. A 
memória é viva, dialética, mas também mostra a 
ruptura com o passado através do esquecimento 
(Nora, 1993). 

A oralidade está presente aqui através da 
metodologia de transcrição de nossas próprias falas, 
não tem como falar sobre as narrativas ancestrais sem 
que deixássemos em evidência a oralidade e a 
memória junto com referencial teórico sobre o tema. 
Ou seja, o artigo é construído através da oralidade, 
memória, imagens (arte) e a teoria. O que queremos 
também é desmistificar o termo “mitológico”2 para 

 
219 



Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para além dos conceitos e a 
cosmologia feminina – Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, Gennis Martins Timóteo, Jéssica Lícia da Assumpção 

 

 
reafirmar o significado das histórias ancestrais dos 
povos indígenas, para que os não indígenas passem a 
compreender outras perspectivas e visões de mundo, 
além da imposta pela colonialidade/modernidade.  

O grupo Modernidade/Colonialidade vem 
trazer essa renovação, uma releitura histórica da 
América Latina desde a década de 1990, ao propor 
uma nova epistemologia (Ballestrin, 2013), mas se 
pararmos para pensar os povos indígenas antes 
mesmo desse movimento e outros que existiram, já 
eram anticolonial, sempre foram contra o sistema 
colonial.  

Entre os encontros e desencontros de cinco 
séculos de histórias, o que queremos dar destaque é a 
pluralidade de histórias e a interculturalidade no 
qual nos encontramos. Devemos pensar e analisar 
melhor sobre termos e conceitos que foram criados, 
e que não contemplam ou não dão conta de explicar 
o que realmente significa.  

 
 

Narrativas ancestrais, memórias vivas: 
os significados indígenas para além do 
termo “mitológico”  

 
 
A história do Brasil foi marcada pelo viés 

eurocêntrico, influenciado pelo processo de 
colonização, o que gerou o controle nas relações do 
poder, ser e saber. O colonialismo/colonialidade traz 
a hierarquização do poder que está pautada na 
questão de gênero, raça, sexo, subjetividade, 
epistemologias, num sentido universalizante, único e 
coloca a Europa como centro. Essa relação de poder 
vai trazer o dualismo, o binário e sistema de valores, 
no sentido de justificar e estabelecer aquilo que é 
racional ou mítico, científico e não científico, 
“civilizado” e “primitivo” (Pereira, 2018). Houve a 
violência, o desaparecimento de culturas, línguas e a 
invalidação das memórias, identidades e histórias.  
(Quijano, 2005). 

As narrativas ocidentais estabeleceram na 
sociedade a imposição de imagens e conceitos 
pejorativos a todos aqueles que não eram 
considerados dentro da lógica colonialista, portanto 
muitas das memórias, tradições, histórias e línguas 
das populações indígenas foram invalidades e houve 
a tentativa de apagamento. Muitas das relações de 

preconceito e racismo estão presentes hoje na 
sociedade, e conforme Achinte (2018), as narrativas 
ocidentais ainda residem nos espaços sociais, 
escolares e dentro das nossas casas. 

 Por isso que tem que se ter um pensamento 
crítico e a compreensão de que a história está 
articulada aos projetos da classe dominante, temos 
que ir além da historiografia eurocêntrica, fazer uma 
desconstrução, trazer uma nova epistemologia, que 
dê visibilidade às histórias omitidas e silenciadas. 
Mas para isso requer um olhar e uma escrita mais 
sensível pensando nas narrativas, histórias, os 
sujeitos dialogando com a interculturalidade e a 
pluralidade. Sendo assim é importante pensar outras 
histórias e as formas educativas que não são 
hegemônicas, o que nos possibilita ter um 
conhecimento mais amplo sobre as diversidades 
culturais e educacionais existentes em nosso país.  

No Brasil hoje são mais 1.693.535 pessoas 
indígenas3, são diversos povos e línguas espalhadas 
pelo país, uma diversidade e formas de ver o mundo 
diferente e histórias, que vão além do conceito de 
“mito” estabelecido e presente na nossa sociedade 
quando vamos falar algumas narrativas indígenas.  

Os “mitos” perpassam a história e vida de 
diversos povos no mundo. Segundo Mircea Eliade, 
os estudiosos ocidentais ao escrever sobre o mito 
trouxeram concepções e termos que compreende 
essas histórias como “invenção”, “ficção”, “fábula”, 
mas para as sociedades autóctones, os povos 
indígenas o “mito” tem significado de histórias 
verdadeiras e que envolve o sagrado.  

Essa relação entre o que é “histórias 
verdadeiras”, e do que é vista como “histórias falsas” 
que são os mitos, fábulas e contos, geram uma 
contradição e ao mesmo tempo uma oportunidade 
de se pensar as concepções nas quais a sociedade hoje 
se alicerça. Os mitos são histórias vivas, para os povos 
indígenas. Então faz se questionar, será que todos os 
povos têm a mesma concepção de história? O que 
para uns a compreensão de história está na direção 
conceitual de elementos específicos, tangíveis, 
científicos e o linear. Para os outros povos está na 
direção oposta, às narrativas têm significados que 
perpassam as palavras, se constituem na não 
linearidade, no invisível, no intangível, pois os 
elementos abrangem um campo simbólico muito 
mais rico de detalhes, que nos pode levar a tempos 

220 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 218-230, Jun/2025 

antigos, o revisitar as histórias de grupos ancestrais, a 
partir do que é narrado e explicado. Portanto: 

 
Os mitos, efetivamente, narram não apenas a 
origem do Mundo, dos animais, das plantas e do 
homem, mas também de todos os acontecimentos 
primordiais em consequência dos quais o homem 
se converteu no que é hoje — um ser mortal, 
sexuado, organizado em sociedade, obrigado a 
trabalhar para viver, e trabalhando de acordo com 
determinadas regras. Se o Mundo existe, se o 
homem existe, é porque os Entes Sobrenaturais 
desenvolveram uma atitude criadora no 
"princípio". Mas, após a cosmogonia e a criação do 
homem, ocorreram outros eventos, e o homem, tal 
qual é hoje, é o resultado direto daqueles eventos 
míticos, é constituído por aqueles eventos. Ele é 
mortal porque algo aconteceu in illo tempore. Se 
esse algo não tivesse acontecido, o homem não 
seria mortal — teria continuado a existir 
indefinidamente, como as pedras; ou poderia 
mudar periodicamente de pele, como as serpentes, 
sendo capaz, portanto, de renovar sua vida, isto é, 
de recomeçá-la indefinidamente. Mas o mito da 
origem da morte conta o que aconteceu in illo 
tempore, e, ao relatar esse incidente, explica por 
que o homem é mortal. (Eliade, 1972, p. 13). 
 
O “mito” conta uma história sagrada e 

relatam e narram períodos históricos, 
acontecimentos que envolvem a espiritualidade, a 
realidade, o cosmo e o comportamento humano. Os 
“mitos” descrever diversas informações fundamenta 
a visão de mundo e a cultura de uma sociedade. 
Portanto: “O mito é uma realidade cultural 
extremamente complexa, que pode ser abordada e 
interpretada através de perspectivas múltiplas e 
complementares.” (Eliade, 1972, p. 9). Pois, a 
construção do ser humano é o reflexo dos eventos 
que impactam o seu povo, a sua família e que 
chegam até eles.  

Os “mitos” têm os seus ensinamentos que 
compreende como o mundo se desenvolveu como o 
ser humano adquiriu conhecimento sobre a 
agricultura, as estações do ano, do que pode ser 
consumido ou não como alimento, quais as plantas 
curam tais enfermidades. A função do mito consiste 
no revelar e transmitir às atividades humanas que 
têm significados importantes que abrange a 
educação, a sabedoria, a arte, o relacionamento, o 
trabalho e narram o tempo mítico, a história sagrada 

e o tempo histórico e conta com histórias de 
personagens humanos e não humanos que resultam 
nas ações que interagem com a história universal. As 
tradições mitológicas trazem o seu teor espiritual e 
ritualístico, e sua principal forma de transmissão de 
conhecimento é a oralidade para as sociedades 
indígenas. Mas na atualidade vem se trazendo a 
importância de que essas histórias sejam registradas a 
partir de textos escritos.  

As histórias dos povos indígenas possuem 
suas particularidades, mas também 
complementaridade, o que demonstra o movimento 
e a transformação que a história é.  A palavra 
“mitologia” é colocada mais para os não indígenas, 
pois estão familiarizados com o termo, o que nos faz 
enfatizar a desconstrução do termo para construir 
um novo “conceito” ou melhor,  um novo 
significado como narrativas ancestrais e/ou histórias 
vivas.   

A história de origem dos dois povos tem suas 
relações, como se fosse uma teia de aranha que 
interliga tudo, como um formato circular, em que 
tudo está conectado, como se fossem vários 
universos, vários mundos que são conectados. Mas, 
isso não é algo perceptível para os não indígenas, 
então é necessário que se lance um novo olhar sobre 
a questão, que se entenda os sentidos, as relações, o 
florescer das narrativas ancestrais. 

Por mais que existam modificações nas 
histórias ao decorrer do tempo, os as narrativas 
ancestrais ou histórias vivas mantém o seu estado 
primordial e que são histórias vivas que trazem um 
contexto histórico, social e religioso.  Portanto, o 
conhecimento compreende o esoterismo e 
conhecimento religioso, mas nos ajuda a 
compreender a origem dos animais, das plantas, dos 
objetos, dos fatos que envolvem os seres humanos e 
sua habilidade adquirida ao se produz o fogo, ciclo 
das mulheres, o instruir seus filhos, netos e 
descendentes e de como a práticas aprendidas, vão 
contribuir para o desenvolvimento das futuras 
gerações. As narrativas ancestrais e/ou memórias 
vivas trazem os aspectos do tempo que abrange a 
uma perspectiva mais circular e que não segue uma 
cronologia histórica parada, as narrativas ligam o 
passado e o presente.  O conhecimento ancestral é 
transmitido pelos sábios da comunidade durante a 

 
221 



Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para além dos conceitos e a 
cosmologia feminina – Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, Gennis Martins Timóteo, Jéssica Lícia da Assumpção 

 

 
vida toda, a partir dos rituais, arte, canto, dança, 
narrativas e memórias.  

Existem várias versões sobre a mesma história 
que é diferente para cada povo, que possuem 
diferenças, mas que são complementares entre si. 
Segundo, Levy-Strauss (1978), os 
personagens/divindades representadas nas 
mitologias, estão presentes no continente americano, 
os irmãos sol e lua representam duas metades, com 
características distintas, mas que podem representar 
também o lado dual de uma única pessoa. Portanto, 
o intuito deste artigo é trazer as narrativas sobre os 
irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua) 
contada pela autora e pesquisadora Guaran Gennis, 
moradora da Terra Indígena M’biguaçu, que fica no 
município de Biguaçu em Santa Catarina e da 
professora e pesquisadora Kaingang Adriana, da 
Terra Indígena Xapecó, Ipuaçu- Santa Catarina, 
com a história de  Kamē e Kanhru.  

Ambas histórias/narrativas estão interligadas 
com a relação entre o sol e lua, porém tem suas 
diferenças nas narrativas e nos significados culturais 
para cada um desses povos.  O Sol e Lua, as 
representações dos irmãos mitológicos vão trazer a 
dualidade desses dois seres sagrados, que nas 
histórias são representados por seres masculinos, 
porém impactam também o mundo feminino, 
existem elementos das narrativas e na vida das 
mulheres indígenas. Sendo assim, indo além dos 
conceitos do colonialismo/modernidade, que vai 
trazer o pensamento fechado do binarismo, ou é isso, 
ou é aquilo. Mostra a inter-relação dos universos 
masculino e feminino, humano e não-humano, 
como um todo.   
 
As narrativas ancestrais/ memórias vivas 
dos irmãos Kuaray (Sol), Djatchy (Lua) e 
a cosmologia feminina  
 

Para os Guarani os irmãos “mitológicos”, o 
Kuaray está associado a divindade solar e Djatchy ou 
Jacy4 a divindade da lunar, sendo que ambos são 
seres masculinos. O mito de Kuaray (Sol) e Djatchy 
(Lua) é a história de dois irmãos que levam o povo 
Guarani a princípios de sua cultura. A história é 
complexa e longa e apresenta a periodicidade da 

origem dos vegetais, dos animais e a composição das 
regras de convivência, ciclo de vida. 

As normas de condutas são previstas nos 
mitos para orientar as práticas cotidianas, culturais 
que acompanham a vida e trajetória dos Guarani 
desde a infância até a fase adulta, no qual a partir da 
prática do aprender e da observação do cotidiano 
remontam a história dos irmãos mitológicos 
Guarani.  A narrativa ancestral traz vários episódios 
que apresentam um propósito, uma conjuntura 
histórico-social.  

 

 
Figura 1–Tela kuaray e Djatchy (Djóa py) 
Fonte: Gennis Martins Timóteo 

 
 

A tela Kuaray (Sol) e Djatchy (Lua) foi 
inspirada nos irmãos gêmeos, Kuaray também 
conhecido como Nhamandu e Djatchy, duas 
divindades sagradas que surgiram para criar os 
elementos deste planeta, a maioria das coisas que 
existem porque foram criadas por estas divindades.  
Na pintura da tela estão apresentados como dois 
seres sagrados. Kuaray o (sol sagrado) que está 
abraçando a cobra, que conforme a cultura Guarani 
é um animal sagrado que traz consigo toda a 
sabedoria do mundo e o fogo sagrado responsável 
pela proteção dos seres humanos. A cobra é fogo e o 
sol também é feito deste elemento sagrado e puro, e 
ambos quase nunca se separam porque um precisa 

222 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 218-230, Jun/2025 

do outro para conectar suas energias e emanar para 
todos os seres, sejam eles terrestres ou celestiais que 
vivem em outras terras, além desta terrena.  

Djatchy (Lua) na tela se apresenta como 
irmão de Kuaray (Sol), Djatchy é o mais novo, que 
sempre está ao lado de Kuaray que também possui 
grandes influências sobre todos os elementos da terra 
e sobre a vida dos seres vivos. Na pintura os dois 
irmãos, se conectam diretamente com os Guarani 
através da conexão do Petynguá (cachimbo) que é 
um instrumento sagrado, utilizado pelos Guarani 
para conversar com as divindades das terras sagradas. 
Através da fumaça que sai do Petynguá pode se 
comunicar com todas as divindades, a fumaça leva 
até eles as preces e os pedidos, súplicas e também 
nossos agradecimentos pela vida e por tudo que 
desejamos agradecer. 

Os dois irmãos são importantes para a vida 
Guarani aqui na terra, pois possuem grandes 
influências em todos os sentidos da vida e no 
Nhanderekó (modo de viver e ser Guarani) todos 
precisam deles para viver bem neste ciclo de vida que 
é curto aqui nesta terra. O Nhanderekó é o modo de 
vida, sistema de regras internas do povo Guarani e 
que envolve a relação com o território, o meio 
sociopolítico, a cosmologia e a comunidade/aldeia. 
(Martins; Moreira, 2018a).  

Segundo, algumas narrações Guarani são duas 
divindades enviadas por Nhanderu (criador do 
mundo) e Nhandetchy (sagrada mãe) para construir 
as coisas boas na terra, estão presentes neste mundo 
desde a criação do mundo Guarani. Kuaray foi 
responsável por ajudar Nhanderu a criar cada 
pedacinho desta terra, cada folhinha de cada árvore. 
Dando muita vida e, luz, força e energia para cada 
planta e para cada ser vivo. E Djatchy é responsável 
pelas noites iluminadas, em cada fase sua ele 
transforma a terra, trazendo vitalidade a todos os 
seres, transmite energias positivas a cada gota de água 
dos rios e oceanos, até mesmo na vida dos seres 
humanos e não humanos. 

Conforme o Nhanderekó Guaraní em 
algumas narrações, estes dois seres iluminados e 
divinos são os seres responsáveis pela proteção da 
terra e de todos os seres vivos. E possuem grandes 
influências sobre nossas vidas e sobre o planeta e 
sobre cada fase das nossas vidas transformando o 
nosso ciclo de vida. 

 ​ Kuaray é um ser divino que surgiu através 
da conexão de Nhandetchy e Nhanderu, é 
considerado uma divindade sagrada, responsável pela 
vida de todos os seres vivos, a divindade que traz 
vitalidade e muita energias, proporcionando o 
desenvolvimento do corpo da mente e do espírito 
tanto físico quanto espiritual dos seres. É ele que 
cuida da vida que traz forças para todos e o ciclo de 
vida aqui nesta terra, por este motivo que se agradece 
todos os dias a esta divindade. Os mais velhos, os 
anciãos costumam todos os dias levantar antes do 
raiar do dia para saudar Nhamandu ou Kuaray (sol). 
Reverenciamos este ser nas nossas casas de rezas com 
cantos e danças, por este motivo se canta. 
 

Canto:  Nhamandu Mirim (Pai Sol) 
Nhamandu Mirim 

Oguatá Mavy 
Nhande Mopuã idjevy 

Pawein djawya iavã 
 

Quando o sol 
vem caminhado pela terra sagrada, 

ele nos levanta para 
nos fazer felizes outra vez5 

 
 ​ Conforme algumas narrações, Kuaray 
desceu na terra sozinho enviado por Nhanderu com 
a missão de criar iluminar a terra e trazer luz a 
escuridão que havia aqui, surgiu para criar tudo que 
tem na terra, plantas, animais, água, energias, céu e 
outros elementos existentes na terra, dando vida e 
colorindo tudo de um modo que tudo se tornasse 
belo e florido. Mas chegando à terra e se sentindo 
muito só e cansado criou Djatchy, mas não se tornou 
pai de Djatchy, mas sim seu irmão mais velho para 
que auxiliasse na criação das coisas na terra. O ser 
humana sendo a última criação de Kuaray tornou-se 
imperfeito devido sua teimosia em querer possuir 
mais poderes que Kuaray e Djatchy. 

Mesmo o ser humano sendo imperfeito 
perante as outras criações desta divindade, Kuaray 
piedoso e divino até hoje protege todos os seres 
humanos e não humanos dos males de Anhá e de 
outros espíritos maus porque ele é responsável pela 
vitalidade de todos e pela segurança espiritual 
também. Assim, como seu irmão Djatchy, um 
sempre complementando o outro. 

 
223 



Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para além dos conceitos e a 
cosmologia feminina – Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, Gennis Martins Timóteo, Jéssica Lícia da Assumpção 

 

 
 ​ Em algumas narrações Guarani, Djatchy 
surge como um ser divino que criou a noite, 
Nhanderu seu pai pediu que os dois irmãos viessem 
à terra trazer energias para os seres vivos. Kuaray 
como é mais sábio que Djatchy e mais ágil veio 
primeiro trazendo luz e raios com puras energias, 
iluminando toda a terra e trazendo muita vitalidade 
e vigor a cada ser. Djatchy é conhecido como mais 
preguiçoso mais lento e mais dorminhoco para fazer 
as atividades que seu pai ordena. Por este motivo, 
quando Nhanderu pede que venham à terra ajudar 
os seres humanos, ele sempre chega mais tarde, 
depois que  Kuaray faz suas atividades diárias e  vai 
embora é que Djatchy chega  com sua paciência, 
iluminando tudo. Mas tem vez que ele nem aparece 
no céu, por este motivo é que a noite fica escura, 
porque ele ainda não acordou e está dormindo. 

É um ser que respeitamos que cuida da vida e 
do ciclo de vida das mulheres Guarani juntamente 
com Nhandetchy (sagrada mãe). Djatchy também 
influencia a vida das mulheres Guarani fisicamente e 
espiritualmente, por isso respeitamos. Mesmo em 
algumas narrações sendo considerado um ser 
masculino, tem grande influência sobre a vida das 
mulheres Guarani, porque também precisamos dos 
seres masculinos para equilibrar a vida e a tekóa 
(aldeia). 

Djatchy é um termo utilizado para se referir 
quando a mulher Guarani está no período 
menstrual, é quando ele está influenciando em  
sangramentos menstruais, por isso dizemos que 
estamos na Lua, quando estamos neste período, 
porque é um momento de limpeza do interior do 
corpo, por este motivo devem ficar em repouso e não 
lidar com as plantas porque as impurezas do sangue 
enfraquecem as plantas e mata a sua raiz. Não 
podemos mexer com alimentos porque quem for 
comer pode ficar doente. Nem mesmo encostar-se a 
homens porque eles podem ficar doentes. 

 ​ Djatchy (lua) tem grande influência 
também, na gravidez Guarani ou até mesmo de 
engravidar, pode nos avisar quando vamos 
engravidar ou enviar sinais. Por exemplo, é 
mandando sinais bem cedinho assim que antes de 
raiar o sol quando aparece no quintal da casa um 
tipo de mofo na qual chamamos de cocô da lua. 
Djatchy também influencia no parto dos bebês 
guarani, no período de gravidez quando uma mulher 

está apta a parir, e, dependendo da fase da lua pode 
nascer bebe menina ou menino por este motivo 
nossas tchedjaryi (anciãs) já sabem o sexo do bebê, 
pelas fases da lua. 

E quando entramos na menopausa e paramos 
de menstruar, dizemos que Djatchy (lua) que a lua 
não vem mais influenciar internamente os corpos 
das mulheres Guarani. Mas, vem de outros modos 
nos ajudarem. Ela não vem mais porque o útero não 
é mais fértil.  

As plantações, roças e colheitas são feitas 
conforme a fase de Djatchy (lua), dependendo da lua 
que se planta, colhe, reza e realiza as cerimônias. Por 
este motivo este ser poderoso e divino sempre está 
por perto nos auxiliando em todo nosso ciclo, 
porque um céu sem lua às vezes se torna triste, não 
que a escuridão seja algo ruim, mas a escuridão 
também é sagrada e divina, foi através dela que 
surgiu o mundo Guarani e tudo que existe nele. 
 
 
As narrativas ancestrais/ memória vivas 
da origem Kamē e Kanhru e a 
cosmologia feminina  
 

Ao refletir em histórias ou narrativas 
indígenas, que destacam elementos do que se deu 
origem a algo, a uma população conhecida como 
povo Jê, povo Kaingang, carrega consigo as 
narrativas de suas memórias alimentadas pela 
oralidade do povo que possui a circularidade como 
complementaridade nesta grande sociedade 
indígena. A figura 2 representa o que 
compreendemos sobre a origem das marcas 
exogâmicas Kamē6 e Kanhru7, o surgimento das duas 
irmãs Kaingang que possuem sua 
complementaridade como o dia e a noite, como o sol 
e a lua. 
 

224 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 218-230, Jun/2025 

 
Figura 2 – Desenho representando a história de 
origem do povo Kaingang com as marcas exogâmicas 
Kamē e Kanhru. 
Fonte: Elaborado pela Kaingang Raiana Jacinto de 
Moura. 
 
​ Antes de iniciar a narrativa de origem 
Kaingang, destaco a relação que possuímos com os 
animais, esta relações descendem dos tempos 
antigos, tempo Gufã8. A narrativa surge quando a 
história dos animais do tempo dos animais chega à 
oralidade dos Kófas9, um deles que destaca a chegada 
das marcas e do povo Kaingang, é o tamanduá ou 
como alguns conhecem serelepe, ele e sua esposa, 
cantam e dançam a chegada de um novo ser em meio 
a mata, surgindo da mãe terra. 
 

Os kamẽ estão vindo; 
Os kanhru estão vindo; 

Vamos esperar eles; 
Para com eles dançar; 

Os da marca cumprida; 
Estão chegando; 

Vamos esperar eles; 
Para com eles dançar. 

Kamẽ ag vỹ kãmũ; 
Kanhru ag vỹ kãmũ; 

Mũnӯ ag jãvãnh jẽ hamẽ; 
Ẽg tóg ag mré vẽnhgrén jẽ; 

Rá téj ag vỹ kãmũ; 
Rá ror ag vỹ kãmũ; 

Mũnӯ ag jãvãnh jẽ kamẽ; 
Ẽg tóg ag mré vẽnhgrén jẽ.  

(BIAZI e ERCIGO,  2014, p. 49). 
 

Esta relação que os Kaingang possuem, vai 
desde a narrativa de origem do mundo dos animais, a 
qual ensinaram os Kaingang das marcas exogâmica 
Kamē e Kanhru a falar, cantar e dançar. Neste espaço 
havia os Nēn tãn, os donos da mata e de todas as 
coisas, ele já havia comentado com os animais sobre a 
vinda de dois novos seres, que mudaria toda a forma 
de organização deste mundo dos animais. Telêmaco 
Borba (1908) nos traz uma narrativa sobre a origem 
do povo Kaingang e das marcas que separam e que se 
complementam, mas o registro que se tem é sempre 
a origem de dois irmãos, e porque não se registrou a 
origem de duas irmãs, a força da mulher com esta 
relação com a mãe terra, o útero que gerou duas 
pessoas dentro da terra do alto de uma montanha ou 
monte de terra.  
 

Em tempos idos, houve uma grande inundação 
que foi submergido toda a terra habitada por 
nossos antepassados. Só o cume da serra 
Crinjijimbé  emergia das agoas. Os Caingangues, 
Cayurucrés e Camés nadavam em direção a ella 
levando na bocca achas de lenha incendiadas. Os 
Cayurucrés e Camés cançados, afogaram-se, suas 
almas foram morar no centro da serra. Os 
Caingangues e alguns poucos Curutons, 
alcançaram a custo o cume de Crinjijimbé, onde 
ficaram, uns no solo, e outros, por exiguidade de 
local, seguros aos galhos das árvores, e alli 
passaram muitos dias sem que as agoas baixassem e 
sem comer, já esperavam morrer, quando ouviram 
o canto das saracuras que vinham carregando terra 
em cestos, lançando-a à agoa que se retirava 
lentamente. Gritaram elles às saracuras que se 
apressassem, e estas assim o fizeram, amiudando 
também o canto e convidando os patos a 
auxilial-as, em pouco tempo chegaram com a terra 
ao cume, formando como que um açude, por 
onde sahiram os Caingangues que estavam em 
terra; os que estavam seguros aos galhos de arvores, 
transformaram-se em macacos e os Curutons em 
bugios. As saracuras vieram com seo trabalho, do 
lado donde o sol nasce, por isso nossas agoas 
correm todas ao Poente e vão todas ao grande 
Paraná. Depois que as agoas seccaram, os 
Caingangues se estabeleceram nas immediações de 
Crijijimbé. Os Cayurucrés e Camés, cujas almas 
tinham ido morar no cento da serra, principiaram 
a abrir caminho pello interior dela, depois de 
muito trabalho chegaram a sahir por duas veredas, 
pela aberta por Cayurucré, brotou um lindo 

 
225 



Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para além dos conceitos e a 
cosmologia feminina – Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, Gennis Martins Timóteo, Jéssica Lícia da Assumpção 

 

 
arroio, e era toda plana e sem pedras, dahi vem 
elles conservado os pés pequenos outro tanto não 
aconteceo a Camé, que abrio sua vereda por 
terreno pedregoso, machucando elle, eos seos, os 
pés que incharam na marcha, conservando por 
isso grandes pés até hoje. Pelo caminho que 
abriram não brotou agoa e, pela sede, tiveram de 
pedil-a a Cayurucré que consentio que a bebessem 
quanto necessitassem. Quando sahiram da serra 
mandaram os Curutons para trazer cestos e 
cabaças que tinham deixado em baixo, estes, 
porem, por preguiça de tornar a subir, ficaram alli 
e nunca mais se reuniram aos Caingangues por 
esta razão, nós, quando os encontramos, os 
pegamos como nossos escravos fugidos que são. 
Na noite posterior à sahida da serra, atearam fogo 
e com a cinza e carvão fizeram tigres, Ming, e 
disseram a elles: - vão comer gente e caça; estás, 
porém, não tinham sahido com os ouvidos 
perfeitos, e por esse motivo não ouviram a ordem, 
perguntaram de novo o que deviam fazer, 
Cayurucré, que já fazia outro animal disse-lhes 
gritando e com Mao modo; vão comer folha e 
ramos de arvore, desta vez ellas, ouvindo, se foram: 
eis a razão por que as antas só comem folhas, 
ramos de arvores e fructas. Cayurucréestava 
fazendo outro animal, faltava ainda a este os 
dentes, lingoa e algumas unhas, quando 
principiou a amanhecer, e, como de dia não tinha 
poder para fazel-o, poz lhe às pressas uma varinha 
fina na bocca e disse-lhe: - você, como não tem 
dente, viva comendo formiga-; eis o motivo 
porque o tamandoá, Ioty  é um animal inacabado 
e imperfeito.Na noite seguinte continuou e fel-os 
muitos, e entre elles as abelhas boas. Ao tempo 
que Cayurucré fazia estes animaes, camé fazia 
outros para os combater, fez os leões americanos 
(mingcoxon), as cobras venenosas e as vespas. 
Depois de concluído este trabalho, marcharam a 
reunir-se aos Caingangues, viram que os tigres 
eram maos e comiam muita gente, então na 
passagem de um rio fundo, fizeram uma ponte de 
um tronco de arvore e, depois de todos passarem, 
Cayurucré disse a um dos Camé, que quando os 
tigres estivessem na ponte puxassem esta com 
força, afim de que elles cahissem na agoa e 
moresem; assim fez o de Camé , mas, dos tigres, 
uns cahiram a agoa e mergulharam, outros 
saltaram ao barranco e seguraram-se com as unhas, 
o de Camé quis atiral-o de novo ao rio, mas, como 
os tigres rugiam e mostravam os dentes, tomou-se 
de medo e os deixou sahir: eis porque existem 
tigres em terra e nas agoas. Chegaram a um campo 

grande, e reuniram-se aos Caingangues e 
deliberaram cazar os moços e as moças. Cazaram 
primeiro os Cayurucrés com as filhas dos camés, 
estes com as daquelles, e como ainda sobravam 
homens, cazaram-se com as filhas dos 
Caingangues. Dahi vem que, Cayurucrés e Camés 
e Caingangues são parentes e amigos. (BORBA, 
1908, p. 20-21). 

​ ​  
O que proponho a refletir é sobre os registros 

de entrevistas realizados com os Kaingang, sendo 
que Telêmaco Borba teria mais acesso a informações 
sobre a cultura e tradição vivendo entre eles. Neste 
sentido, Juracilda Veiga, em entrevista destaca a sua 
proximidade com o grupo de mulheres Kaingang em 
pesquisas de campo, afirmando que seu 
companheiro Wilmar da Rocha D’Angelis, ficava no 
grupo onde havia homens, e as entrevistas que 
Juracilda realizou foi com as Kaingang sobre este 
universo espiritual, cultural e tradicional. O 
protagonismo das mulheres Kaingang está em todo 
este movimento que elas fazem, sendo mãe geradora 
de um novo ser, o corpo que conduz esta nova vida e 
que alimenta, tendo esta relação direta com a terra, 
onde enterram os umbigos de seus filhos, então a 
pergunta por que nas narrativas o papel da mulher 
que gera toda a sociedade indígena sendo das marcas 
Kamē e Kanhru, vamos nos debruçar para entender 
a narrativa de origem a partir da fala e do 
protagonismo das mulheres guerreiras. 

226 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 218-230, Jun/2025 

Figura 3 – Desenho representando a mulher da marca 
exogâmica Kamē e os elementos que a marca carrega 
Fonte: Elaborado pela Kaingang Raiana Jacinto de Moura. 
 
 

Desta forma, a narrativa que debruçamos é a 
partir da fala das mulheres indígenas, trazer a voz 
destas mulheres na origem do povo Kaingang. 
Referenciando aqui as documentárias mulheres 
araucária10, que tem por destaque as marcas e o 
protagonismo das mulheres araucárias, que 
descendem dela e que carregam em sua memória as 
narrativas que destacam a mulher como parte chave 
deste desenrolar de uma nova versão. A narrativa de 
origem de duas irmãs, conectadas com o elemento 
terra que as cercam recebendo toda a força necessária 
para poder sair debaixo da terra, quando seus corpos 
estivessem preparados o suficiente para conhecer este 
universo. Quando uma das irmãs decide sair da terra, 
ela tem muitas dificuldades e demora até encontrar a 
saída para o universo que estava sendo preparada 
espiritualmente pelos ancestrais quando dormia 
profundamente abraçada pela mãe terra.  

Quando finalmente consegue, se depara com 
um clarão, estava lá o Rã (sol) com sua beleza 
radiante chegando há lugares mais distantes e 
iluminando todo aquele espaço, os animais naquele 
momento ouvem o barulho da saída da Kamē e vão 
ao seu encontro, dando boas vindas a bela mulher 
que chamaram de Kamē, em homenagem ao Rã (sol) 
e seus raios que chegam a lugares que somente sua 
luz alcança, por conta dos traços e elementos que 

cada animal, planta, vegetal e os astro possuíam em 
formatos compridos e alongados, surgiu então as 
marcas como pinturas e grafismo corporais, 
características marcantes de cada ser vivo. Desceu até 
próximo da beira do rio e junto com os animais, 
aprendeu a falar, cantar, dançar e a sobreviver em 
meio à mata. ( BIAZI, 2023) 

Ao final da tarde, quando o sol se põe dando 
lugar para a Kysã (Lua), a irmã de Kamē se esforça 
para sair debaixo da terra, onde os ancestrais estavam 
preparando o seu corpo e espírito para este 
momento de conhecer este universo, diferente de sua 
irmã que saiu durante o dia, a noite não teve 
dificuldades para sair, os animais da noite ouviram o 
barulho em meio a mata, foram todos para ver o que 
era e viram uma mulher saindo do buraco da terra, 
os animais a receberam e a ensinaram a linguagem, 
caçar, coletar, dançar e cantar, chamaram a de 
Kanhru por conta de todo um contexto de 
características que a noite possui e os seres que fazem 
parte da noite. Kanhru e os animais desceram até a 
beira do rio, onde ouviram cânticos que vinham de 
um lugar onde estava claro, o fogo clareava tudo ao 
seu redor e os aproximavam com muita dança e 
alimentação que estava sendo preparada nas cinzas 
do nó de pinho. Kamē e Kanhru se encontraram 
nesta grande festa dos animais que dançavam e 
cantavam ao redor do fogo que os conectava 
novamente, assim como a mãe terra o fez com as 
duas irmãs. 

 

 
227 



Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para além dos conceitos e a 
cosmologia feminina – Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, Gennis Martins Timóteo, Jéssica Lícia da Assumpção 

 

 

 
Figura 4 – Desenho representando a mulher da 
marca exogâmica Kanhru e os elementos que a marca 
carrega. 
Fonte: Elaborado pela Kaingang Raiana Jacinto de 
Moura. 

 
 
Considerações finais 

 
As histórias ancestrais e/ou memórias vivas 

possuem significados profundos para cada uma das 
culturas indígenas, e ao apresentar a história dos 
irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), 
Kamē e Kanhru pensamos trazer os elementos que 
constituem parte da subjetividade e identidade do 
Povo Guarani da Terra Indígena M’biguaçu e a do 
Povo Kaingang da Terra Indígena Xapecó. Ambas as 
representações do Sol e Lua estão interligadas com a 
criação desses dos povos, o que mostra as 
complementaridades, mas também as diferenças 
entre elas.  

Na história dos Guarani eles interligam a 
criação das coisas na terra, a relação entre as 
personalidade, habilidade e  influência que eles 
trazem para vida e ciclo dos seres vivos, fazem parte 
do sistema de vida Nhanderekó (Guarani) e traz a 
vitalidade, energia e conhecimento. Já na história de 
Kaingang contam a origem do seu povo e a origem 
das marcas exogâmicas Kamē e Kanhru, que vem 
representar os irmãos que vão dar origem aos dois 

subgrupos Kaingang e que também são impactados 
pela influência do sol e da lua.  

A complementariedade das histórias está nas 
formas com os animais, as plantas, estão interligadas 
a essas duas divindades Sol e Lua, de como os 
elementos masculino e feminino precisam um do 
outro para equilibrar e de como os ciclos de vida da 
mulher também estão interligadas nessas histórias.  

Portanto, trouxemos esse dialogo entre as 
duas culturas, para que se tenha o conhecimento das 
narrativas e memórias, a fim de desmistificar 
também o conceito “mito”, que ainda nos dias de 
hoje está presente na nossa sociedade. Para os povos 
Guarani e Kaingang, as histórias ancestrais e 
memórias vivas precisam ser compreendias na 
conjuntura histórico-social pelos não indígenas.  

 
 

Notas 
  
1 Os resumos e palavras-chave estão em português, inglês, 
Guarani e em Kaingang, sendo que o resumo em língua 
Kaingang teve a colaboração de  Marlei Angélica Bento.  
2 Quando nos referenciarmos ao conceito mito ou 
mitologias para desmistificar e desconstruir esta ideia que 
se tem centralizado no seu significado, iremos usar as 
palavras entre aspas, para marcar o texto e pautar na 
escrita de uma visão dos povos indígenas do Sul do Brasil, 
principalmente Guarani e Kaingang, fortalecendo este 
novo olhar pautado sobre o conceito e trazendo uma nova 
perspectiva utilizada por estes povos na oralidade e agora 
na escrita pelas autoras que compõe este trabalho.  
3 Censo indígena (IBGE, 2022), ver mais em: 
https://www.gov.br/povosindigenas/pt-br/assuntos/notic
ias/2024/10/ibge-divulga-novos-dados-do-censo-indigena
-de-2022  
4 Existem algumas variações de nome dependendo do 
subgrupo Guarani Nhandevá/Xiripa; Mbya e Kaiowá, o 
que muda a grafia Djatchy, para os Guarani Nhandeva e 
para os Mbya a grafia Jacy. 
5 Outra tradução para o canto seria: Tradução: “O Pai sol 
sagrado quando se move para nos levantar ficamos todos 
alegres.” (MARTINS; MOREIRA, 2018b, p. 14)  
6 Kamē: metade tribal Kaingang tem a pintura corporal 
em forma de um risco, retangular. 
7 Kanhru: metade tribal Kaingang que tem a marca 
redonda em forma de um círculo. 
8 Gufã significa algo antigo que está no tempo dos 
troncos velhos, como nos referimos aos nossos ancestrais, 
a história que é transmitida por muitas gerações e que fica 

228 

https://www.gov.br/povosindigenas/pt-br/assuntos/noticias/2024/10/ibge-divulga-novos-dados-do-censo-indigena-de-2022
https://www.gov.br/povosindigenas/pt-br/assuntos/noticias/2024/10/ibge-divulga-novos-dados-do-censo-indigena-de-2022
https://www.gov.br/povosindigenas/pt-br/assuntos/noticias/2024/10/ibge-divulga-novos-dados-do-censo-indigena-de-2022


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 218-230, Jun/2025 

marcada por um determinado elemento que marca este 
ponto da narrativa. 
9 Kófas se refere aquelas pessoas que possuem muito 
saber, que viveram e possuem muita experiência, são 
nossos velhos sábios. 
10 Disponível em: (1) Mulheres Araucárias (legenda em 
inglês) - YouTube. Acesso em 24 de fevereiro de 2025. 
 
 

Referências 
 
ACHINTE, Adolfo Albán. Pedagogías de la 
re-existencia. Artistas indígenas y 
afrocolombianos. In: WALSH, Catherine (Ed.). 
Pedagogías decoloniales: prácticas insurgentes de 
resistir, (re) existir y (re) vivir. Tomo I. Quito, 
Ecuador: Ediciones Abya-Yala, 2013. 
 
 
ASSUMPÇÃO, Jéssica Lícia da. Licenciatura 
Intercultural Indígena do Sul da Mata Atlântica 
da UFSC: Contribuições na formação de 
professores e para a educação escolar do povo 
Guarani da Terra Indígena M’biguaçu. 2018. 
Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 
História). Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2018. 
 
 
ASSUMPÇÃO, Jéssica Lícia da. O ensino da 
história, dos mitos e das memórias do povo 
Guarani na Escola Indígena de Educação Básica 
Wherá Tupã Poty Djá. 2021. Dissertação 
(Mestrado em História). Universidade Federal de 
Santa Catarina, Florianópolis, 2021.  
 
 
BALLESTRIN, Luciana. América Latina e o giro 
decolonial. Revista Brasileira de Ciência Política, 
n.11, p. 89-117, 2013,  
 
 
BIAZI, Adriana Aparecida Belino Padilha de. A história 
Kaingang através do ritual do KIKI KOJ da Terra 
Indígena Xapecó/SC. Tese (Doutorado em História). 
Universidade Federal de Santa Catarina, Centro de 
Filosofia e Ciências Humanas, Programa de 
Pós-Graduação em História, Florianópolis, 2023. 
 

BIAZI, Adriana Aparecida Belino Padilha De. 
Espiritualidade e conhecimentos da mata na 
formação dos especialistas de cura Kaingang da 
Terra Indígena Xapecó/SC. 2017. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia Social). Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2017. 
 
 
BIAZI, Adriana Aparecida Belino Padilha de. Os 
especialistas Kaingang e sua relação com o 
território tradicional envolvendo suas práticas 
de cura e de formação espiritual. X Encontro 
Regional Sul de História Oral (UFPR), Curitiba, 
2019. Anais do X Encontro Regional Sul de 
História Oral, 2019. 
 
 
BIAZI, Adriana Aparecida Belino Padilha De; 
ERCIGO, Terezinha Guerreiro. A formação do 
kujá e a relação com seus guias espirituais na 
Terra Indígena Xapecó/SC. 2014. Trabalho de 
conclusão de curso (Licenciatura Intercultural 
Indígena do Sul da Mata Atlântica). Universidade 
Federal de Santa Catarina, Florianópolis. 2014. 
 
 
BIAZI, Adriana Aparecida Belino Padilha de; 
PADILHA, Jandaíra Belino. Corpo território: O 
conhecimento ancestral resistindo ao tempo, a 
história e a memória da mulher Kaingang. Cadernos 
Naui: Núcleo de Dinâmicas Urbanas e 
Patrimônio Cultural, Florianópolis, v. 10, n. 19, p. 
199-221, 2021.  
 
 
BORBA, Têlemaco. Actualidade Indígena. Typ e 
Lytog. A Vapor Impressora Paranaense. Paraná; 
Coritiba Brasil, 1908. 
 
 
CAMPBELL, Joseph; MOYERS, Bill.  O poder do 
mito. (org). por Betty Sue Flowers. Título original: 
The Power of Myth, 1985 – 1986. EDITORA 
PALAS ATHENA, 1991. 
 
 
CANDIDO, Pedro Rẽtón. In: VYJKÁG, Adão 
Sales et al. ẽgjamẽnkỹmũ: A função do pēj. Textos 

 
229 

https://www.youtube.com/watch?v=X6OH1tDMMEA
https://www.youtube.com/watch?v=X6OH1tDMMEA


Os irmãos “mitológicos” Kuaray (Sol), Djatchy (Lua), Kamē e Kanhru: narrativas ancestrais, memórias vivas e os significados para além dos conceitos e a 
cosmologia feminina – Adriana Aparecida Belino Padilha de Biazi, Gennis Martins Timóteo, Jéssica Lícia da Assumpção 

 

 
Kanhgág. Brasília: Apbkg/dkaÁustria/Mec/pnud,  
p. 130-131, 1997. 
 
 
CÂNDIDO, Sueli Krengre. Histórias Kaingang. 
2014.Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura 
Intercultural Indígena do Sul da Mata Atlântica) 
Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2014. 
 
 
ELIADE, Mircea. Mito e realidade. São Paulo: 
Editora Perspectiva, 1972. 
 
 
JUNQUEIRA, Carmen. Mito e história. In: 
SEKI, Lucy (org.). Lingüística indígena e educação 
na América Latina. Campinas Ed. da Unicamp, 
1993. 
 
 
LEVY-STRAUSS, Claude. Mito e significado. 
Perspectiva do homem, Lisboa; Edição 70, 1978. 
 
 
LITAIFF, Aldo. Os filhos do sol: mitos e práticas 
dos índios Mbya: Guarani do litoral brasileiro. 
Tellus, v. 4, n.6, p. 15-30, 2004, . 
 
 
MARTINS, Daniel Timóteo; MOREIRA, Adriana. 
Irundy mborai miri’im: Os quatro cantos 
sagrados.  (Ação Saberes Indígenas na Escolas). 
Florianópolis: UFSC, 2018b.  
 
 
MARTINS, Daniel Timóteo; MOREIRA, 
HYRAL (Orgs). Os quatro cantos sagrados: 
cartilha de aprendizagem de saberes tradicionais. 
(Ação Saberes Indígenas na Escolas). Florianópolis: 
UFSC, 2018a. 
 
 
NORA, Pierre. Entre a memória e a história. 
Proj. História. São Paulo, (10). dez. 1993 (Tradução 
de Yara Aun Khoury) 
 

PEREIRA, Nilton Mullet. O que se faz em uma 
aula de História? Pensar sobre a colonialidade do 
tempo. Revista Pedagógica, v. 20, n. 45, p. 16-35. 
2018. 
 
 
QUIJANO, Anibal.  Dom Quixote e os moinhos de 
vento na América Latina. Dossiê América Latina. 
Estudos Avançados, v. 19, n. 55, p. 9-31, 2005. 
 
 
TIMOTEO, Gennis Martins. Kunhague Arandu 
rekó, Ta’Água Re A’egui Nhembopara: Sabedoria 
dos ciclos de vida das mulheres Guarani em pinturas 
e palavras. 2020. Trabalho de Conclusão de Curso 
(Licenciatura Intercultural Indígena do Sul da Mata 
Atlântica). Universidade Federal de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2020. 
 
 
TIMÓTEO, Gennis Martins. Moã Arandu Rekó: 
A sabedoria das ervas medicinais como pintura e 
memória viva. 2024. Dissertação (Mestrado em 
Antropologia Social) Universidade Federal de Santa 
Catarina, Florianópolis, 2024. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

230 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.16 

Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de 
memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da 

cultura juvenil 
 

Towards the writing of other educational histories: from the creation of public school memory spaces  in 
Sergipe to research possibilities on youth culture 

 
Simone Paixão Rodrigues* 
João Paulo Gama Oliveira** 

Rosemeire Marcedo Costa*** 
 
 

Palavras-chave: 
Acervos escolares  
Cultura juvenil  
História da Educação  
 

Resumo: O presente texto tem como objetivo apresentar fontes sobre a cultura juvenil 
sergipana, que estão salvaguardas nos arquivos de três escolas da rede pública de ensino do 
estado de Sergipe, o Centro de Excelência Atheneu Sergipense, o Instituto de Educação Rui 
Barbosa e o Colégio Estadual Murilo Braga. Apropriando-se dos aportes teóricos e 
metodológicos da História da educação e do diálogo com os conceitos de Cultura Juvenil 
(Pais, 2003), Cultura Escolar (Viñao Frago, 1995), Herança Educativa (Felgueiras, 2017), 
Patrimônio Educativo (Pizzigoni, 2022), as análises aqui empreendidas mostram como esses 
acervos possibilitam escrever outras histórias dos alunos e seus protagonismos. Revelam 
discentes que se formaram a partir do que era ensinado e aprendido, da obediência e da 
transgressão, da ordem e das normas, dos modos de vida e de pensar, que produziram uma 
cultura que dialogava e se impunha no contexto social e político, que se constituiu e se 
definiu como cultura juvenil forjada. 

Keywords: 
School collections 
Youth culture 
Education’s history  
 

Abstract: The following text aims to present sources about Youth Culture from Sergipe, 
which are safeguarded in the archives of three public schools in the state, The Centro de 
Excelência Atheneu Sergipense, the Instituto de Educação Rui Barbosa and the Colégio 
Estadual Murilo Braga. Drawing on theoretical and methodological contributions of the 
History of Education and engaging the dialogue of the concepts of Youth Culture (Pais, 
2003), School Culture (Viñao Frago, 1995), Educational Legacy (Felgueiras, 2017), and 
Educational Heritage (Pizzigoni, 2022), the analyses presented here  demonstrate how this 
collection allows  the writing of alternative history of students and their protagonism. It 
discloses that students are shaped from what was taught and learned,  by obedience, and 
transgression, order, and norms, the ways of living and thinking. That created a culture 
that dialogues and enforces itself in the social and political context, that formed and defined 
wh as a forged young culture.  
 
 

Recebido em 1º de abril de 2025. Aprovado em 20 de maio  de 2025. 
 
 
 

* Doutora em Educação pela Universidade Federal de Sergipe. Professora Adjunta do Departamento de Educação (DEDI/UFS). E-mail: 
simonepaixao10@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4640-1865. 
** Doutor em Educação (UFS). Pós-doutor em Educação (UNESP). Professor Adjunto do Departamento de Educação (DEDI), e dos 
Programas de Pós-Graduação em Educação (PPGED) e Ensino de História (PROFHISTÓRIA) da Universidade Federal de Sergipe.  
E-mail: profjoaopaulogama@gmail.com. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-9683-5413. 
*** Doutora em Educação da Universidade Federal de Sergipe.  Professora Adjunta do Departamento de Educação (DED/UFS). E-mail:  
rose.marcedo@gmail.com. Orcid: http://orcid.org/0000-0001-7217-3187. 
 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.16
mailto:simonepaixao10@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-4640-1865
mailto:profjoaopaulogama@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9683-5413
mailto:rose.marcedo@gmail.com
http://orcid.org/0000-0001-7217-3187


Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da cultura juvenil 
Simone Paixão Rodrigues, João Paulo Gama Oliveira, Rosemeire Marcedo Costa 

Introdução1 

 
Inventariar, estudar e preservar são os primeiros 
passos na criação de uma identidade dos contextos 
escolares. Mas este trabalho ficará incompleto se 
não se colaborar no tratamento mais geral desses 
materiais, que permite dar-lhes visibilidade, 
participando na melhoria da qualidade cultural da 
cidade. Essa qualidade irá manifestar-se na 
capacidade em lidar com a memória coletiva local 
nas vertentes formal e informal da educação 
(Felgueiras, 2005, p. 99). 
 
Em concordância com tal perspectiva, 

desenvolve-se um trabalho no estado de Sergipe em 
três escolas públicas da rede estadual de ensino, 
vinculado ao Grupo de Pesquisa História da 
Educação: sujeitos, patrimônio e práticas educativas 
(Hescolar), cumprindo os desafios de “inventariar”, 
“estudar”, “preservar” além de produzir 
conhecimento a partir dos acervos escolares 
entendidos aqui como patrimônio educativo. Neste 
sentido, o presente texto tem como objetivo 
problematizar a salvaguarda e apresentar 
possibilidades de pesquisas com três acervos de 
espaços de memória escolar, a saber: o Centro de 
Educação e Memória do Atheneu Sergipense 
(Cemas), o Centro de Educação e Memória da 
Formação Docente do Instituto de Educação Rui 
Barbosa (Cierb) e o Centro de Educação e Memória 
do Colégio Estadual Murilo Braga (Cembra).  

Concordamos com a perspectiva de 
Gonçalves (2009, p. 31), para o qual “o patrimônio é 
usado não apenas para simbolizar, representar ou 
comunicar: é bom para agir”. Assim, uma série de 
pesquisadores da história da educação tem se 
dedicado a “agir” em prol do patrimônio educativo, 
em uma perspectiva de não só usufruir dos acervos 
que estão nas distintas instituições educativas, mas 
trabalhar pela sua preservação, salvaguarda e 
promoção do bem histórico, cultural e social 
importante para a construção de nossas identidades. 
Neste sentido, o pesquisador espanhol Agustín 
Escolano Benito compreende que: 

 
[...] a ideia de patrimônio se associa à de 
identidade e reforça ao mesmo tempo, o valor da 
tradição. Até pouco tempo, os bens da escola 
foram excluídos dos arquivos da memória oficial, 

uma memória marcadamente seletiva, interessada, 
principalmente, em fatos e obras notáveis. Agora 
esses bens são buscados, conservados e difundidos, 
porque nos pertencem e nos definem como 
sujeitos histórico-culturais. Eles fazem parte de 
nosso relato, sobretudo desde que a experiência 
escolar passou a fazer parte das formas universais 
de sociabilidade. Justamente por isso, estamos 
cada vez mais decididos a salvaguardá-los, uma vez 
que eles são essenciais no processo de constituição 
de uma identidade coletiva (Benito, 2017, p. 
273-274). 
 
No processo de “constituição de uma 

identidade coletiva” que coloca a escola como 
instituição social central, pensamos que  

 
a salvaguarda do patrimônio educativo advém de 
diferentes finalidades perpassadas pelo devir de 
preservar, de legar para o futuro um passado 
considerado crucial na constituição da história da 
instituição educacional e seus sujeitos” (Oliveira; 
Chaloba, 2023, p. 23).  
 
Em uma tentativa de definição do patrimônio 

educativo Pizzigoni conceitua: 
 
El patrimonio cultural escolar comprende todo lo 
relativo a la vida didáctica de la escuela, así como a 
su vida institucional y normativa; todo lo relativo 
a los alumnos y al director, a los profesores, a 
todos los operadores; asimismo, comprende todos 
aquellos elementos que vinculan la vida escolar 
con la vida de la comunidad del territorio que 
rodea a ese centro escolar. Se trata de una densa 
red de planos, en múltiples niveles, que se 
entrelazan de una manera a menudo indivisible o 
sin límites claros. Hasta la fecha, sigue sin existir 
una definición clara de la categoría de «bien 
cultural escolar», lo que, además, socava las 
operaciones de salvaguardia y protección de estos 
bienes que, a menudo, se dejan al azar o a la buena 
voluntad de los distintos profesores o de la mayor 
o menor sensibilidad de los directivos (Pizzigoni, 
2022, p. 11) 
 
Apropriando-se desses escritos, é possível 

problematizar como os alunos integram o 
patrimônio educativo, em seus diferentes níveis de 
ensino. Sem alunos não existe processo de 
ensino-aprendizagem, não há escola, logo também 
esses sujeitos e sua produção, assim como a 

232 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 231-245, Jun/2025 

produção referente a eles, fazem parte do patrimônio 
educativo. De maneira particular ao tratarmos de 
alunos jovens que participaram de instituições 
secundárias, os arquivos históricos, objetos da 
cultura material escolar e mesmo os prédios dessas 
instituições que os abrigaram, podem ser 
considerados fontes para a compreensão da cultura 
juvenil.  

De acordo com os estudos de Pais (2003), a 
cultura juvenil é compreendida como  

 
o sistema de valores socialmente atribuídos à 
juventude (tomada como conjunto referido a uma 
fase de vida), isto é, valores a que aderirão jovens 
de diferentes meios e condições sociais (Pais, 2003, 
p. 69).  

 
Tais valores podem ser “mais ou menos 

prevalecentes e diferentemente vividos segundo os 
meios sociais e as trajetórias de classe em que os 
jovens se inserem” (Pais, 2003, p. 69).   

Deste modo, pensamos aqui a cultura juvenil 
como um conjunto de práticas sociais e culturais da 
juventude que em meio às regras, normas de 
comportamentos e valores impostos pela sociedade, 
se relaciona, se sociabiliza, partilha códigos e 
estabelece formas e modos de vidas que a demarcam 
no tempo e espaço. Compreender como essa cultura 
se constituiu, e quem são os jovens que a 
produziram, comumente tem sido um percurso 
investigativo de outras áreas e campos de pesquisa, a 
exemplo da Sociologia. A complexidade e riqueza 
que a cultura juvenil, como objeto de investigação 
possui, motivam e mobilizam cada vez mais 
pesquisadores da história da educação, que direta ou 
indiretamente, direcionam os olhares de Clio para 
esse tipo de cultura.  

Para tanto, os historiadores desse campo de 
pesquisa, no arcabouço de seus objetos de 
investigação, lançam mão de uma gama de fontes 
custodiadas nos arquivos escolares que têm como 
finalidade salvaguardar o patrimônio educativo das 
instituições de ensino que pertencem, tornando-se 
assim “lugares de memórias” (Nora, 1993), da 
educação, e se materializando  como templos 
sagrados para a compreensão do passado da 
instituição, dos fenômenos educativos, dos 
professores, dos diretores, dos funcionários e, 
especialmente, dos alunos. 

Adentrar nesses templos como pesquisadores 
do passado, pode oportunizar a compreensão da 
cultura juvenil que, em meio à cultura escolar 
estabelecida, constituiu jovens alunos e alunas que 
mobilizados em diversos contextos criaram seus 
espaços de sociabilidade, estabeleceram seus códigos, 
suas estratégias e protagonizaram suas histórias. 
Entendemos a cultura escolar como um “conjunto 
de teorias, princípios ou critérios, normas e práticas 
consolidadas ao longo do tempo no seio das 
instituições educativas” (Viñao Frago, 1998, p. 69). 
É importante perceber como os modos de fazer e de 
pensar – mentalidades, atitudes, rituais, mitos, 
discursos, ações – amplamente compartilhados nos 
espaços escolares foram interiorizados ou não pelos 
discentes. 

Viñao Frago (1998) destaca que: 
 
Uma visão mais ampla de cultura escolar faria a 
distinção entre a subcultura acadêmica e dos 
professores, e outras como a dos alunos – 
enquanto costumes e regras, como grupo social 
dentro e fora da instituição educativa – e a dos pais 
ou famílias com suas expectativas perante o 
sistema escolar (Viñao Frago, 1998, p. 169). 
 
Neste sentido, investigar como a cultura 

juvenil dialogou com a cultura escolar coloca em 
alto-relevo os modos de pensar e atuar que os 
discentes constituíram e como foram vistos e 
representados dentro e fora das instituições 
educativas. Salienta também como as instituições 
escolares preservaram, ou não, documentos e demais 
artefatos escolares que muito têm a dizer sobre a 
cultura juvenil produzida dentro de um processo em 
diálogo direto com a cultura escolar. Nesta 
perspectiva, os acervos escolares são 
predominantemente lugares que, devidamente 
problematizados, podem nos aproximar de história 
dos processos educativos, das práticas culturais, dos 
sujeitos escolares, e, em especial, dos alunos que 
criam e recriam sua própria cultura, aqui 
compreendida como cultura juvenil. Com este 
pensamento, tratamos a seguir dos acervos escolares, 
sua constituição e identificação como patrimônio 
educativo e, logo depois, discutimos algumas 
perspectivas de utilização dos documentos 
salvaguardados, como fontes para a os estudos da 
cultura juvenil. 

 
233 



Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da cultura juvenil 
Simone Paixão Rodrigues, João Paulo Gama Oliveira, Rosemeire Marcedo Costa 

Acervos escolares como locus de pesquisa 
e produção de conhecimento na história 
da educação: três escolas públicas de 
Sergipe  
 

o conjunto dos artefactos e dos afetos que as 
comunidades interligam, ressignificam e que 
podem ser partilhados por grupos mais vastos sob 
a transmissão da cultura, as vivências da condição 
de criança/ aluno/estudante e 
adulto/professor/mestre, implica essa invenção da 
escola como circunstância de vida, espaço 
relacional num quadro físico e social estruturado 
(Felgueiras, 2005, p. 155). 
 
No trecho exposto, a pesquisadora Margarida 

Louro Felgueiras não só define e apresenta o 
conceito de herança educativa, mas também situa a 
escola como guardiã daquilo que “faz   parte   do   
nosso   viver   em   conjunto, da construção da 
identidade coletiva” (Felgueiras, 2017, p. 67), 
extrapolando assim os limites de suas funções, 
comumente compreendidas como pedagógicas e 
formativas. A escola, por meio de seu arquivo, 
seleciona, separa, organiza e tipifica aquilo que 
produziu e registrou no exercício de suas atividades 
administrativas e pedagógicas. Como também, 
infelizmente, descarta de forma indiscriminada, sem 
qualquer acompanhamento técnico ou mesmo 
critérios de seleção, documentos que representam a 
memória histórica educacional da instituição e da 
sociedade. Assim, os acervos escolares, 
constituindo-se sobretudo de arquivos, mas também 
composto por museus, bibliotecas e mesmo centros 
de memória, não podem e nem devem ser definidos, 
de forma tão reduzida, como um espaço de 
armazenamento.  

É preciso compreendê-lo, especialmente, 
como guardião das heranças educativas, como bem 
define e defende Felgueiras (2017), e/ou do 
patrimônio educativo, definido por Silva (2020) 
como “um conjunto complexo de bens/artefatos, 
materiais e/ou imateriais resultantes e/ou produzidos 
em contextos educacionais formais e/ou não formais 
situados temporal e espacialmente” (Silva, 2020, p. 
206). 

Nesta compreensão, urge (re)pensarmos os 
acervos escolares a partir das suas potencialidades do 
conjunto da sua documentação, que além de ser 

fonte para pesquisa em história da educação, 
constituem-se como vestígios do passado da 
instituição, dos sujeitos e da comunidade, como tal 
podem ser vivenciados por diferentes sujeitos que 
integram tal comunidade. Dentro da perspectiva de 
que tais vestígios, quando problematizados, 
produzem histórias, fortalecem identidades e 
culturas de um povo e abrem espaços para escrita de 
outa(s) história(s) da educação, colocando o aluno 
como centro do processo educativo.  

Compreender a origem econômica desses 
discentes, sua étnica, o gênero e em que momento 
ocorreram mudanças nos perfis que frequentavam 
tais escolas, como também apreender suas relações 
com perspectivas macro, como legislações 
educacionais e propostas nacionais em voga, pode 
nos possibilitar compreender lutas, embates, 
resistências, perdas e ganhos de jovens nos seus 
processos educativos múltiplos e plurais. De modo a 
permitir que esses sujeitos, muitas vezes 
invisibilizados nas pesquisas da história da educação, 
ocupem um lugar central e possam ter seus nomes, 
itinerários e desafios também registrados quando 
tratamos do passado educacional brasileiro. 

Não se deve ignorar que é por intermédio do 
arquivo escolar, daquilo que ele custodiou e 
salvaguardou, que nasceram três centros de 
memórias de três instituições de ensino brasileiras 
que apresentamos a seguir: Cemas, Cierb e Cembra. 

 
 

Centro de Educação e Memória do Atheneu 
Sergipense (Cemas) 

 
Sou seu acervo especial, cheio de Lembranças e 
boas memórias... Minha personalidade é fazer 
parte do “Atheneu Sergipense” contando um 
pouquinho dos lindos ciclos que a instituição 
passou! 
“Oh Eva! Fale um pouco sobre nós! Hoje estamos 
tendo a oportunidade de mostrar à comunidade 
escolar que nós temos uma riqueza documental. 
Pois o que somos hoje, enquanto escola, foi 
construído, há 154 anos. A comunidade tem esse 
sentimento de pertencimento, mas a História 
valida todo esse processo de formação”. 
(Joana Costa, aluna da 1ª série do Ensino Médio 
do Centro de Excelência Atheneu Sergipense, 
2023). 
 

234 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 231-245, Jun/2025 

Os escritos da estudante Joana Costa, aluna 
do ensino médio, acerca do Cemas e sua 
idealizadora, Eva Maria Siqueira Alves, apontam 
para um elemento crucial no âmbito do patrimônio 
que é a identidade. Segundo Souza (2013, p. 212): 
“É preciso reconhecer que uma das principais 
justificativas para a preservação do patrimônio 
cultural é a sua relevância para a construção da 
identidade dos sujeitos e de suas relações com o 
tempo e o espaço e para a construção da memória”. 
Aspectos que podemos dimensionar a partir do 
excerto que abre o tópico para tratarmos do Cemas. 

Criado pela pesquisadora Eva Maria Siqueira 
Alves após a conclusão da sua tese de doutoramento 
sobre o Atheneu Sergipense (Alves, 2005), o 
“Centro de Memória do Atheneu Sergipense” parte 
de um desejo particular da referida autora que após 
pesquisar no arquivo da escola, que na época não 
possuía nenhum tratamento arquivístico, não mediu 
esforços e retirou do papel o projeto de organização e 
salvaguarda da documentação histórica da 
importante instituição de ensino2.  

Desde o início da sua criação, o Cemas 
sempre ocupou uma das salas do Centro de 
Excelência Atheneu Sergipense, situando-se e 
concretizando-se como parte indissociável da 
instituição, seja na sua arquitetura, seja no seu 
organograma, seja na sua cultura escolar ou na sua 
história. Com o apoio das agências financiadoras, a 
exemplo da Fapitec e do CNPq, o Cemas foi se 
erguendo com solidez como um lócus de referência 
em pesquisa sobre a história da educação, como bem 
explica a sua fundadora:  

 
A equipe esteve formada por alunos bolsistas do 
Programa de Institucional de Iniciação Científica 
(PIBICJr/CNPq/FAPITEC), Programa 
Institucional de Bolsas de Iniciação Científica 
(PIIC/UFS), Programa de Bolsas de Extensão 
(PIBIX/UFS), alunos do mestrado e doutorado 
em Educação da UFS e voluntários, que além de 
organizar o CEMAS, fizeram uso daquelas fontes, 
frutificando em teses de Doutorado, dissertações 
de Mestrado, Trabalhos de Conclusão de Cursos, 
livros, capítulos de livros, artigos em revistas e 
eventos científico (Alves, 2015, p. 30). 
 
Após duro e valoroso trabalho de localização, 

identificação, inventariação, higienização, 

catalogação, acondicionamento em pacotes, a 
documentação do Cemas que abrange o período de 
1870 a 1970 foi numerada, organizada em mais de 
200 caixas arquivos, com cerca de mais 90.000 
páginas.  

A documentação mais deteriorada passou por um 
processo de digitalização e arquivamento digital 
(em torno de 8.000 páginas), compondo o volume 
1 do CD-ROM do Acervo Digital do Cemas 
(Alves, 2015, p. 32). 

 
Inicialmente, a documentação acondicionada 

em pacotes e caixas arquivos foi guardada em estante 
de aço, e em 2014 foi assinado um Termo de 
Cooperação entre a Universidade Federal de Sergipe 
e a Secretaria de Estado da Educação e da Cultura de 
Sergipe, o qual estabelece uma parceria entre as 
instituições visando apoio financeiro e logístico para 
manutenção e salvaguarda do acervo. Em 2019, o 
Cemas recebeu da Secretaria de Estado da Educação 
e da Cultura de Sergipe, os arquivos deslizantes, nos 
quais, com maior espaço e melhor logística, está 
disposta toda a sua massa documental. Nesse mesmo 
o ano, o termo de cooperação foi renovado e 
estabeleceu que o Cemas seria gerido pela parceria 
UFS e Seduc, contando com docentes da 
Universidade e da Seduc na gestão, além dos 
estagiários da Seduc, graduandos da UFS, como 
também mestrandos e doutorandos do Programa de 
Pós-Graduação em Educação da UFS.  

Seguindo o processo de organização 
arquivística, o acervo documental do Cemas está em 
um único Fundo:  

 
[...] denominado Atheneu Sergipense, dentro do 
período de 1848 a 1970, que expressa elementos 
administrativos e pedagógicos. Seis são os livros 
nomeados de “Guia de Fontes”. Dois abrangem o 
período de 1848 a 1950, identificando os 
documentos subdivididos em dez séries (Atas, 
Atestados Médicos, Boletins, Cadernetas, 
Correspondências, Exames e Concursos, 
Imprensa, Livros de Ponto, Livros de Registros, 
Matrículas e Transferências), e duas subséries 
(Correspondências Expedidas e Recebidas). 
Outros dois livros “Guia de Fontes”, 
compreendendo o período de 1950-1970, 
apresentam a mesma divisão que o anterior. Há 
também o “Guia de Fontes da Arcadia Literária 
Estudantil do Atheneu Sergipense”, que identifica 

 
235 



Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da cultura juvenil 
Simone Paixão Rodrigues, João Paulo Gama Oliveira, Rosemeire Marcedo Costa 

os documentos dessa agremiação estudantil, 
subdividido nas séries: Concursos de Poemas, 
Correspondências, Documentos Oficiais, Ficha 
dos Sócios, Imprensa, Livros de Atas, Livros de 
Registros. Livros e Desenhos, Monografias para 
Concursos da Arcádia, Poesias, Panfletos, 
Cartazes. Por fim, o livro “Guia de Fontes 
Iconográficas” que cataloga as fotografias 
relacionadas ao Atheneu Sergipense e localizadas 
no Instituto Histórico e Geográfico de Sergipe, 
que revelam professores em excursões, aulas 
práticas, laboratórios, reuniões e quadros 
localizados no CEMAS. Completam o acervo do 
CEMAS móveis e livros que os árcades recebiam 
por doação (Alves, 2015, p. 32-33).  
 
Em 2021, a partir dos documentos 

localizados no acervo virtual da Biblioteca Nacional, 
em pesquisas realizadas por bolsistas na pandemia da 
Sars-Covid 19, foi organizado o “Guia de Fontes do 
Atheneu Sergipense na Biblioteca Nacional”, no 
qual consta a catalogação dos documentos 
relacionados ao Atheneu Sergipense que estão 
salvaguardados na Biblioteca. Em 2023 foi 
construído o Guia dos Diários Oficiais da União que 
o Cemas possui, e em 2024 o espaço de memória 
volta-se para o trabalho com documentos entre as 
décadas de 1970 e 1990.  

O Cemas tem desenvolvido várias atividades 
de visitação e oficinas de pesquisas históricas com 
alunos do ensino médio do Atheneu Sergipense e 
com alunos de graduação e da pós-graduação da 
UFS, unindo suas finalidades ao currículo escolar e 
acadêmico. A certeza de que o Cemas continua 
pujante com ações e práticas como essas, revela o seu 
estreitamento dos laços com a comunidade escolar e 
comunidade científica, em especial da História da 
Educação. Demonstra o compromisso que todos 
que fazem e fizeram o Cemas têm com o patrimônio 
educativo, uma vez que o trabalho ali realizado se 
conecta com a perspectiva de que “o patrimônio, de 
certo modo, constrói, forma as pessoas” (Gonçalves, 
2009, p. 31).  

Esse compromisso do Cemas tem inspirado 
outros projetos de salvaguarda do patrimônio 
educativo, a exemplo do Centro de Educação e 
Memória da Formação Docente do Instituto de 
Educação Rui Barbosa e do Centro de Educação e 
Memória do Colégio Estadual Murilo Braga, que 
serão apresentados a seguir. 

Centro de Educação e Memória da Formação 
Docente do Instituto de Educação Rui Barbosa 
(Cierb)  

 
Lembro-me como hoje a caminho da Escola, elas 
iam  
Elas, passavam em grupos 
de blusas brancas e saias azuis 
como em bando voavam 
as andorinhas pelo céu 
[...] 
(Ana Maria Machado da Silva, 1992 apud Freitas, 
1995, p. 12). 
 
O trecho do poema “As Normalistas”, 

recitado por Ana Maria Machado da Silva, revela 
não só um pouco das memórias e das representações 
da Escola Normal de Sergipe, mas também sua 
importância na história da educação de Sergipe e 
especialmente na história da formação de professores 
primários. A imagem das normalistas compôs o 
cenário urbano de Aracaju da primeira metade do 
século XX e situa aquela instituição de ensino como 
espaço de formação de professores e lócus de 
vestígios das práticas de ensino para ensinar. Os 
resquícios de seu passado são dotados de valores 
históricos e atravessam as memórias afetivas, 
educativas, culturais, sociais e políticas.  

De acordo com os estudos de Alves (2005), a 
história da  criação da Escola Normal de Sergipe tem 
seu sua gênese em 1870, quando foi criado o curso 
Normal no Atheneu Sergipense3. Passando por 
várias instabilidades na oferta, no prédio, no público 
atendido, a história da Escola Normal de Sergipe, na 
contemporaneidade Instituto de Educação Rui 
Barbosa (Ierb), está intimamente ligada à história da 
formação docente em Sergipe, deixando de ofertar o 
curso normal desde a segunda década do século XXI 
e passando a ofertar outros cursos 
profissionalizantes.  

Ao longo dos anos, o Ierb despertou 
interesses de pesquisadores e sensibilizou-os para a 
importância de seu acervo com mais 100 anos de 
histórias registradas em papéis, objetos, móveis, 
prédios, imagens e nas memórias de seus sujeitos. É 
inegável a importância de seu acervo documental e 
material, a sua salvaguarda se tornava cada vez mais 
urgente para todos que por ali passaram como 

236 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 231-245, Jun/2025 

pesquisadores, visitantes, professores, alunos, 
gestores e autoridades.  

Assim, em 2021 foi criado o Projeto: 
“Instituto de Educação Rui Barbosa e seu acervo: 
‘lugar de memória’ da formação docente em 
Sergipe”, desenvolvido em mais uma parceria entre a 
Universidade Federal de Sergipe com a Secretaria de 
Estado da Educação, do Esporte e da Cultura, sob a 
coordenação dos professores da UFS, Eva Maria 
Siqueira Alves, Rosemeire Marcedo Costa e João 
Paulo Gama Oliveira. No que se refere à Seduc/SE, o 
Projeto contou como integrantes, a equipe gestora e 
professores da instituição, além da equipe do 
Arquivo Público do Estado de Sergipe (Apes) e um 
grupo de nove estudantes dos cursos de graduação 
em Museologia e em História da UFS, bolsistas do 
Programa de Estágio Não Obrigatório da UFS em 
parceria com a Seduc. No início das atividades, o 
projeto contou com o efetivo trabalho de nove 
estagiários.  

Entre os meses de setembro de 2021 e 
outubro de 2022 iniciou-se a primeira  fase  do 
Projeto, que teve como objetivo inventariar e 
salvaguardar a documentação no recorte temporal de 
1875, datação do documento mais antigo localizado 
no acervo, até 1946, quando a Escola Normal Rui 
Barbosa, por força da Lei Orgânica do Ensino 
Normal nº 8.560, de 2 de janeiro daquele ano, 
estabeleceu que as Escolas Normais brasileiras 
deveriam mudar sua composição para curso ginasial 
de formação de professores primários, de 
especialização do ensino normal e da administração 
escolar, assim como passaram a chamar-se Institutos 
de Educação. Como na documentação localizada 
havia vestígios de que permaneceu sendo tratada 
como Escola Normal até 1947, o projeto estendeu o 
recorte final para 1947. 

A equipe trabalhou em um primeiro 
momento para identificar a documentação, separar o 
material dentro do recorte estabelecido e, a 
posteriori, procedeu-se a higienização, catalogação, 
acondicionamento, limpeza do espaço de trabalho, 
adequação à Norma Brasileira de Descrição 
Arquivística (Nobrade), e, por fim, a confecção de 
um guia de fontes.  

O inventário da primeira fase do Projeto 
possibilitou identificar 454 documentos 
provenientes do Fundo Ierb, que foram distribuídos 

nas seguintes tipologias documentais: Atas: exames, 
promoção, aprovação; Atestados: médico, de 
matrícula; Boletins, Folhetos e Jornais; Certificados e 
Diplomas; Diário de Classe; Disciplinas: conteúdo 
programático das disciplinas; Fotografias; Guias de 
Pagamento; Legislação: Portarias, Decretos, 
Pareceres, Regulamentos, Regimento; Livro de 
Ponto: docente e administrativo; Livros de Registro: 
notas (Arguição), relação de médias, plano de aula, 
provas; Matrículas e Transferências; Relatórios; 
Requerimentos e Restituição.  

O trabalho com essa documentação e demais 
objetos que foram localizados ao longo da primeira 
fase, seguindo o processo de organização 
arquivística, está na segunda fase, na qual estão 
realizando a catalogação. Paralelamente, a equipe do 
Cierb desenvolve projetos de visitação e oficinas em 
parceria com alunos e professores da educação básica 
e de graduação da UFS, visando divulgar o acervo e o 
trabalho já realizado, e, especialmente, sensibilizar a 
comunidade escolar e universitária sobre a 
importância da preservação do patrimônio educativo 
do Instituto de Educação Rui Barbosa, que formou 
centenas de professores que atuaram e atuam nas 
escolas de Sergipe.  

O Cierb estreita e fortalece ainda mais a 
relação da Universidade Federal de Sergipe com a 
educação básica, sobretudo com a sociedade 
sergipana, que conta com o compromisso 
institucional de preservação da história da formação 
docente da “antiga” Escola Normal de Sergipe. 

 
 

Centro de Educação e Memória do Colégio 
Estadual Murilo Braga (Cembra)  

 
“Estudai como se cada dia tivésseis de viver; vivei 
como se cada dia tivésseis de morrer”. Esse 
pensamento veio à tona e encaxei-o perfeitamente 
ao dia de hoje. Lançando um olhar retrospectivo 
através dos tempos, vemo-nos crianças 
frequentando as 1ª escolas, ingressando no ginásio, 
cursando o pedagógico para tornarmos 
professoras. Quantos sonhos, desejos, ambições e 
ideais entrelaçados. Nós crianças de ontem, que 
neste momento nos encontramos aqui presentes, 
recebendo um diploma tão esperado, éramos até 
hoje um grupo de jovens que levava adiante todas 
as iniciativas de estudo. Estávamos sempre 

 
237 



Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da cultura juvenil 
Simone Paixão Rodrigues, João Paulo Gama Oliveira, Rosemeire Marcedo Costa 

contentes conosco mesmas e com os outros 
(Noronha, 2016 apud Costa 2016, p. 174).  
 
O trecho do discurso da aluna Suzaneide 

Noronha, em 1963, na formatura do Curso de 
Formação de Professores Primários da Escola 
Normal Rural Murilo Braga4 , revela o quanto essa 
instituição de ensino faz parte da memória e da 
história dos alunos, dos docentes, da cidade de 
Itabaiana/SE e da educação de Sergipe. Revela, 
também, o quanto o Murilo Braga, como é 
afetivamente conhecido por todos, tem um 
patrimônio educativo que fortalece os laços 
identitários de gerações de alunos, professores e 
demais sujeitos da escola.  

Um conjunto de documentos e artefatos 
esquecidos em gavetas, armários de aço e de madeira, 
caixas e pastas plásticas e de papelão, amontoados em 
um canto de uma sala qualquer da instituição, em 
cima de birô, de cadeira ou de mesa que trazem em 
sua materialidade riscos feitos a lápis e caneta e/ou 
pela própria ação da natureza e do tempo, 
sensibilizou e mobilizou historiadores para a árdua 
tarefa de organizar o acervo histórico do Colégio 
Estadual Murilo Braga.  

Capturados pelos olhos atentos de Clio,  
documentos e artefatos, aqui compreendidos como 
patrimônio educativo constituído dentro de uma 
cultura escolar, impulsionaram pesquisadores, 
movidos pelo mesmo senso e compromisso da 
idealizadora e fundadora do Cemas e do Cierb, a 
desenvolverem projetos  de pesquisa e de extensão  
visando à salvaguarda  da documentação histórica e à 
criação do Centro de Educação e Memória do 
Murilo Braga5, que teve início em 2017, por meio do 
projeto de pesquisa “História da Educação em 
Sergipe: instituições, sujeitos, impressos e 
patrimônio educativo”. 

O referido projeto inicialmente teve como 
objetivo inventariar acervos da educação primária e 
secundária em diferentes localidades de Sergipe. A 
pesquisa analisava diferentes instituições 
educacionais, seus sujeitos, impressos, docentes, 
discentes e equipe administrativa, as disciplinas 
escolares e suas distintas finalidades e o patrimônio 
educativo, sendo prioridades os grupos escolares e as 
escolas secundárias juntamente aos seus patrimônios 
e impressos. Além das ações de pesquisa, foram 

desenvolvidas atividades de extensão realizadas em 
três escolas de Sergipe por meio do Centro de 
Educação e Memória do Atheneu Sergipense 
(Cemas), Centro de Educação e Memória da 
Formação Docente do Instituto de Educação Rui 
Barbosa (Cierb) e do Projeto Acervo do Colégio 
Estadual Murilo Braga: inventariar e salvaguardar 
histórias de uma instituição educacional secundária 
(1949-1969).   

O Projeto, entre 2022 e 2024, foi 
desenvolvido em parceria com a direção do Colégio e 
com a Seduc que, por meio do Programa de Estágio 
Não Obrigatório, disponibiliza bolsistas, alunos do 
curso de Pedagogia da UFS, Campus Professor 
Alberto de Carvalho. As bolsistas seguiram as 
orientações da organização arquivística, realizaram 
inventário, limpeza, descrição e catalogação de todo 
o acervo documental e material localizado dentro 
dos diversos espaços e armários do Colégio Estadual 
Murilo Braga.  

Ao longo do processo de organização e 
salvaguarda já foram inventariados e catalogados 
cerca de 500 documentos, dentre os quais estão 
cadernetas, fichas individuais de alunos e 
funcionários, livros de pontos, livros atas, livros de 
registros de despesas e de correspondências, 
relatórios, correspondências expedidas e recebidas, 
fotografias, livros didáticos, livro de ouro de 
formaturas, recibos, notas fiscais, atestados, boletins 
e outros. 

Higienizados, separados, empacotados e 
guardados em um armário de aço, esperam a 
liberação de uma sala dentro do Colégio, onde 
futuramente será instalado o Centro de Educação e 
Memória do Murilo Braga. É o que se deseja! 

Enquanto aguarda a sala, o Projeto, além de 
dar continuidade aos trabalhos de preservação da 
memória e da história, desenvolve outras atividades 
de extensão visando divulgar os trabalhos já 
realizados. Em novembro de 2023, dentro das 
comemorações dos 74 anos do Colégio Estadual 
Murilo Braga, a equipe montou uma exposição 
sobre a história da instituição de ensino contada a 
partir da documentação localizada no acervo. Além 
dessa documentação, também foram apresentados 
vídeos com depoimentos de ex-alunos, 
ex-professores e demais funcionários que, 
emocionados, registraram suas memórias afetivas do 

238 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 231-245, Jun/2025 

Colégio Estadual Murilo Braga e externaram a 
alegria e o entusiasmo em saber do projeto. O espaço 
também recebe alunos dos cursos de graduação da 
UFS para realização de oficinas e trabalho com o 
acervo documental. Espera-se, com essas ações 
iniciais, em breve criar o Centro de Educação e 
Memória do Murilo Braga, que aos poucos ganha 
forma, força e sensibiliza cada vez aqueles que 
fizeram parte de sua história. 

 
 

Fontes para cultura juvenil  
 
Ilmo Sr, Raimundo Shaun M. D. – Secretário do 
Grêmio Pré-Politécnico deste Colégio Atheneu 
Sergipense. 
Tenho o prazer de acusar o ofício nº 1, 
comunicando a esta Diretoria a eleição da 
Diretoria que regerá os destinos desse grêmio neste 
ano. 
Agradecendo a fineza da comunicação, desta 
Diretoria, faz votos pela prosperidade desta útil 
associação. 
Felte Bezerra – Diretor (Livro de 
Correspondências da Diretoria, 1941). 
 
O registro no Livro de Correspondências do 

Atheneu Sergipense agradecendo o recebimento da 
comunicação sobre a eleição da diretoria da 
associação estudantil, o Grêmio Pré-Politécnico, não 
só revela a existência de agremiações estudantis 
dentro daquela instituição de ensino, mas, 
especialmente, evidencia traços da cultura juvenil 
nos idos da década de 1940. Uma cultura formada 
no seio das relações que os jovens estabeleciam 
dentro dos diversos espaços sociais, culturais e 
políticos, que direta ou indiretamente, contribuiu 
para a formação de uma juventude que se reunia, 
movia, escrevia, sonhava, reivindicava e lutava para 
ser vista e ouvida.  

Os rastros da cultura juvenil produzida 
dentro e fora dos espaços escolares, muitas das vezes 
nas fronteiras do que não era permitido, podem ser 
encontrados entre os diversos papéis, fotografias e 
objetos salvaguardados nos arquivos e centros de 
memória das instituições de ensino. É certo que, de 
forma consciente ou não, por falta de espaço ou não, 
as escolas tendem a descartarem tudo aquilo que o 
aluno produz sobre ele, guardando apenas aquilo ela 

produziu burocraticamente sobre o aluno. Tais 
documentos têm muito valor histórico, social e 
cultural, mas não mais e nem menos que os vestígios 
dos alunos, presentes nos documentos produzidos 
por eles mesmos. Estes, certamente, para além das 
representações do passado presentes nos 
documentos produzidos pelas escolas, carregam em 
si o DNA dos jovens que obedeciam e 
desobedeciam, riam e choravam, gritavam e 
silenciavam, reivindicavam e aceitavam, amavam e 
odiavam, discutiam, planejavam, refletiam, 
sonhavam e lutavam por um mundo melhor para si e 
para os outros. São documentos que imprimem 
sonhos, desejos, alegrias e encantos e desencantos da 
juventude pretérita que ganhou forma, valores e 
produziu uma cultura que traz na sua essência as 
marcas do proibido e do permitido.  

Assim, aos pesquisadores da História da 
Educação que enveredam pela cultura juvenil cabe 
adentrar aos acervos escolares tomados de disposição 
para compreenderem quem eram os jovens que em 
meios às normas, regras, valores, vigilância e 
punições, foram inculcados, moldados, se moldaram 
e se representaram. Criaram formas de sociabilidades 
e deixaram em cada jornalzinho produzido, 
agremiação fundada, ata registrada, artigo e poema 
escritos, suas formas de ver e sentir o mundo e tudo 
era imposto como elemento indispensável para sua 
formação como ser social, cultural e político.   

Os vestígios do passado da juventude de 
outrora padecem de um olhar mais apurado de 
pesquisadores dispostos a querer compreender a 
juventude para além do que produziram, 
selecionaram e guardaram sobre ela. Para tanto, é 
urgente sensibilizar e mobilizar pesquisadores e 
agentes do poder público para a garantia da 
salvaguarda da memória e da história da juventude. 
É imperiosa a necessidade de criar e fortalecer ações 
de  

 
um maior conjunto de pessoas sensíveis e 
responsáveis por um patrimônio que 
extrapola as relações educativas e contribui 
para a construção da identidade coletiva, da 
cidadania (Oliveira; Chaloba, 2023, p. 362). 
 
No quadro a seguir apresentamos alguns dos 

documentos salvaguardados no Cemas, Cierb e no 

 
239 



Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da cultura juvenil 
Simone Paixão Rodrigues, João Paulo Gama Oliveira, Rosemeire Marcedo Costa 

Cembra, que, se questionados, podem auxiliar na 
compreensão da história dos jovens alunos, das 
práticas educativas, dos ritos e formas de educar do 
Atheneu Sergipense, do Murilo Braga e do Instituto 
de Educação Rui Barbosa, na compreensão da 
cultura juvenil. 

 
Quadro 1 – Fontes para estudos sobre a  
Cultura Juvenil 
Cemas Cierb Cembra 
Atas, atestados 
médicos, boletins, 
cadernetas, 
correspondências, 
exames livros de 
ponto, livros de 
registros de 
compras de 
materiais de 
agremiações, livros 
de penalidades, 
livros de visitantes, 
livros de matrículas 
e transferências, 
correspondências 
expedidas e 
recebidas, jornais,  
livros de recortes de 
jornais,  ficha dos 
sócios das 
agremiações 
estudantis,  
estatutos das 
associações 
estudantis, 
imprensa 
estudantil, 
desenhos, teses e 
monografias para 
concursos das 
agremiações, 
poesias, panfletos, 
cartazes. 

Atas diversas, 
atestados médicos, 
boletins, cadernetas, 
correspondências, 
exames, livros de 
ponto, livros de 
registros de compras 
de materiais, livros de 
matrículas e 
transferências, 
correspondências 
expedidas e recebidas, 
jornais, panfletos, 
cartazes. 

Atas, atestados 
médicos, boletins, 
cadernetas, 
correspondências, 
exames, livros de 
registros de 
compras de 
materiais de 
agremiações,  livros 
de visitantes, livros 
de matrículas e 
transferências, 
correspondências 
expedidas e 
recebidas, ficha dos 
sócios das 
agremiações 
estudantis,  
estatutos das 
associações 
estudantis, 
panfletos, cartazes. 

Fonte: Quadro elaborado pela autora com base nos guias 
de pesquisas do Cemas, Cierb e Cembra (2025).  

 
O quantitativo e valor matemático dos 

documentos salvaguardados nos acervos que 
diretamente ou indiretamente dizem respeito à 
história dos jovens alunos, e consequentemente da 
sua cultura, ainda não foi possível estimar, mas, sem 
sombra de dúvida, o valor histórico e a 
potencialidade de cada documento como 
representação do passado da juventude estudantil de 

Sergipe  é real e legítimo se observado a partir das 
pesquisas desenvolvidas  desde a criação do Cemas, 
como exemplo destacamos os trabalhos de Vidal 
(2009), Rodrigues (2015; 2020), Rodrigues (2016) e 
Santana (2024), que adentraram os acervos e se 
apropriaram de parte da documentação elencada no 
Quadro 1, que ao serem cruzadas com outras fontes 
dispostas em outros arquivos, construíram seus 
objetos de pesquisas que revelaram traços da cultura 
juvenil.  

Possivelmente, os jornais os estudantis, órgãos 
oficiais ou não das agremiações estudantis, e que, 
comumente, a maioria não está salvaguarda nos 
arquivos e centros de memória das instituições de 
ensino, tenham sido os documentos mais 
consultados, considerando que os pesquisadores, ao 
descreveram seus procedimentos teóricos e 
metodológicos, elegeram os impressos estudantis 
como fontes principais.  

A escolha pelo jornal estudantil como 
principal fonte não silenciou os outros documentos 
que contribuíram para construção dos estudos. 
Documentos como correspondências, fichas de 
alunos, teses e monografias para concursos das 
agremiações, atas de agremiações e das reuniões da 
direção e professores das instituições de ensino 
auxiliaram a compreender a complexidade dos 
objetos investigados e apresentar traços da cultura 
juvenil de outrora. Tomamos como exemplo os 
livros e fichas de matrículas, documentos comuns e 
quase que obrigatórios na lista de importância do 
que deve ser guardado e preservado nos arquivos e 
centros de memórias escolares. Esses documentos, 
exaustivamente consultados e analisados pelas 
pesquisadoras Rodrigues (2015; 2020), Vidal 
(2009), Rodrigues (2020) e Santana (2024), contêm 
em suas páginas importantes informações sobre a 
identidade dos alunos. Em suas linhas foram 
registrados não só o nome, filiação e data de 
nascimento, mas, também, local de nascimento, raça, 
endereço, credo religioso, profissão dos pais, e em 
muitos possuem observações sobre comportamento, 
aproveitamento e saúde dos discentes. Questionados 
e analisados, tais documentos revelam a identidade 
do discente demonstrando quem era, de onde era, 
qual credo religioso seguia, a qual classe social e 
racial pertencia, como se comportava e se relacionava 
com o outro e com as formas de aprendizados. 

240 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 231-245, Jun/2025 

Esses alunos identificados pelas fichas de 
matrículas, em meio às obrigações curriculares do 
seu cotidiano de estudos, criavam espaços de 
sociabilidades, se relacionavam socialmente e 
culturalmente com interno e externo escolar, se 
correspondiam e ultrapassavam as fronteiras 
geográficas e, particularmente, muitas vezes 
mantinham contato direto com autoridades 
políticas. É o caso dos vestígios localizados nos livros 
de correspondências emitidas e expedidas, 
preservados nos acervos, consultados e analisados 
pelas já citadas pesquisadoras. Neles, as 
pesquisadoras Rodrigues (2015; 2020) e Santana 
(2024) identificaram que os alunos e alunas que 
faziam parte das agremiações estudantis enviavam e 
recebiam ofícios do governador do Estado, dos 
secretários dos governos, dos diretores das 
instituições de ensino e das diretorias das associações 
estudantis de Sergipe e da Bahia. 

Ora, essas informações garimpadas nos 
acervos escolares confirmam a grandeza desses 
“lugares de memórias” como verdadeiros lócus de 
estudos sobre a cultura juvenil, e apontam as lentes 
de pesquisas para um dado provocativo sobre os 
alunos do passado, que abandonavam a figura do 
agente passivo do ensino e aprendizagem e assumiam 
o ativismo não só nas aulas das demais disciplinas 
escolares, mas, especialmente, nas relações nos 
espaços e hierarquia de poder e  no cenário social, 
cultural e político. Eram alunos que tinham voz e 
vez, que solicitavam reuniões não só com os diretores 
das instituições de ensino, mas com o governador e 
demais secretários do estado, demonstrando, assim, 
que ainda temos que aprender sobre o universo da 
cultura do juvenil, sobre o que era ser aluno nos 
séculos XIX e XX, como se viam e se faziam ser 
vistos e ouvidos.  

Neste sentido, nos Livros de Visitas, em 
especial os salvaguardados no Cemas e Cembra, 
podemos investigar como os alunos eram vistos por 
aqueles que visitavam as escolas. Em meio aos vários 
elogios registrados nos comentários dos visitantes, é 
possível perceber que os alunos seguiam e obedeciam 
às regras das instituições e se comprometiam com a 
imagem que a instituição primava e transmitia para a 
sociedade. Há relatos, por exemplo, do 
encantamento dos visitantes com o comportamento 
e rendimento dos alunos, mas, em especial, com a 

eloquência e erudição dos alunos membros dos 
grêmios estudantis.  

No que se refere à existência de agremiações 
estudantis e presença delas nos arquivos e centro de 
memórias das instituições escolares, citamos os 
estatutos e as fichas dos sócios salvaguardados no 
Cemas e Cembra. Tais documentos são cruciais para 
a produção do conhecimento histórico sobre as 
formas de sociabilidade e organização coletiva dos 
alunos. Certamente, esses documentos contribuíram 
e contribuem para construção do Grêmio Literário 
Clodomir Silva, Arcádia Literária do Atheneu 
Sergipense e do Grêmio Estudantil do Colégio 
Estadual Murilo Braga. Por esses documentos é 
possível compreender as finalidades das agremiações, 
a identidade dos sócios, as atividades culturais e 
políticas organizadas pelos agremiados, mas é 
importante especialmente compreender como os 
alunos se organizavam, debatiam, reivindicavam, 
criavam normas, exerciam o espírito democrático e 
de colaboração tão comum e necessários dentro dos 
órgãos colegiados estudantis.  

Diante do que foi brevemente apresentado 
sobre as fontes salvaguardas nos centros de memória, 
é certo declarar que perceber a documentação 
presente no quadro aqui apresentado, como fonte 
potente para os estudos sobre a cultura juvenil, é 
também perceber a potencialidade dos acervos 
escolares e pôr em prática o que nos ensina Benito 
(2017, p. 77) sobre a escola como instituição social, 
que “abriga entre seus muros situações e ações de 
copresença, que resultam em interações dinâmicas”.  
E como tal, carrega em seus acervos marcas dessas 
interações, que salvaguardas ou não dentro dos 
moldes da arquivista, permitem ao pesquisador 
“fazer falar essas materialidades leva a abrir a 
memória que nelas está inserida e a intuir ou 
explicitar os discursos que as constituíram” (Benito, 
2017, p. 225). E assim, apreender como agente 
importante dessas interações que se inventa e 
reinventa entre ritos e normas, práticas e projetos e 
reformas educacionais. 

Além das pesquisas já realizadas com a 
documentação aqui apresentada, o acervo 
documental sobre a cultura juvenil salvaguarda, 
naqueles arquivos escolares, o que não se esgotou nas 
possibilidades de pesquisas, pois é dotado de um 
valor histórico que mobiliza e mobilizará 

 
241 



Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da cultura juvenil 
Simone Paixão Rodrigues, João Paulo Gama Oliveira, Rosemeire Marcedo Costa 

pesquisadores ávidos para compreender a juventude 
moldada e que também molda, que representa e 
apresenta ideais e valores adquiridos na escola e para 
além de seus muros.  

Dentro desta perspectiva, defendemos que 
esses acervos escolares que possuem, entre outras 
funções, a possibilidade de serem utilizados como 
fonte para que os estudos das culturas juvenis sejam 
patrimonializados, pois: 

 
A construção da identidade individual e coletiva 
também passa pela escola, seus interesses, 
finalidades e os “restos” com os quais podemos 
acessar esse cotidiano escolar que ainda estão 
presentes em escolas patrimonializadas com 
acervos repletos de subjetividade no complexo 
jogo da memória e a edificação dos “lugares para 
lembrar” do seu passado. (Oliveira; Chaloba, 
2023a, p. 23).  
 

Entre esses “lugares para lembrar” constam três 
centros de memórias, escolas que nos desafios do dia 
a dia integram a universidade com a educação básica. 
A construção do conhecimento com os sujeitos 
produtores estabelece pontes entre sujeitos de 

ontem e de hoje, na luta incessante por dotar esses 
espaços de problematizações e reflexões que lancem 
luz para o passado, sempre incompleto e difícil de ser 
apreendido, inclusive no que se refere aos alunos e a 
cultura juvenil. 

 
 

Considerações finais 
 

La escuela es en sí misma un patrimonio. No solo 
en el sentido intangible y universalmente 
reconocido relacionado con su valor educativo y 
formativo, sino también como patrimonio 
material. De hecho, todos sus bienes didácticos 
históricos, junto con su mobiliario histórico, el 
propio edificio escolar y los archivos históricos 
documentales o de la biblioteca, constituyen el 
patrimonio cultural de la escuela. Es más: si 
queremos definir correctamente esta categoría de 
patrimonio cultural, cabe señalar que también 
incluye las huellas intangibles de la cultura escolar 
(recuerdos, costumbres, rimas y canciones 
infantiles, prácticas como «hacer cola» o la sirena, 
y mucho más), así como los rastros de la vida 
escolar cotidiana: las pintadas en las paredes, las 

placas conmemorativas y las dedicatórias 
(Pizzigoni, 2022, p. 7). 
 
Reiteramos que “a escola em si mesma é um 

patrimônio”. Ainda mais quando tratamos de um 
país com desigualdades abissais, como é o caso do 
Brasil. Tanto seu patrimônio material, como seus 
arquivos se constituem como um patrimônio que 
deve contar com a atenção não só de pesquisadores, 
mas também de políticas públicas voltadas para tal 
fim.  

No âmbito da cultura juvenil precisamos 
pensar como as marcas deixadas, que perduraram no 
tempo, nos permitem problematizar a educação de 
dada época, sejam aquelas salvaguardadas nos 
acervos escolares, mas também as pinturas nas 
paredes das escolas, os escritos atrás das portas dos 
banheiros, os recados ou bilhetes amorosos trocados, 
as ameaças ditas ou registradas em alguns suportes, o 
cuidado, ou não, dos bens materiais de dada 
instituição de ensino por parte dos jovens daquele 
período histórico.  

Ciente da imensidade dessas ações, nos 
limitamos aqui a tratar da atividade de salvaguarda 
do patrimônio educativo de escolas do estado de 
Sergipe. Em um primeiro momento, tal trabalho 
pode parecer uma atividade de trabalho 
administrativo de qualquer instituição escolar. 
Acreditam que o zelo que a equipe gestora empenha 
na escrituração escolar que compõe o arquivo 
recorrente estende-se a toda documentação e objetos 
produzidos na instituição. Infelizmente, as 
experiências, aqui apresentadas, que resultaram na 
organização dos arquivos escolares e criação de 
centro de memórias de três escolas públicas de 
Sergipe, revelam que ao longo das histórias daquelas 
instituições de ensino, em meio aos enredamentos 
burocráticos e demandas que os processos 
educativos exigem, a massa documental e os objetos 
de valor histórico se perdem e/ou são esquecidos nas 
gavetas, armários e caixas velhas da instituição.  

No caso dos acervos das instituições de ensino 
Atheneu Sergipense, do Colégio Estadual Murilo 
Braga e do Instituto de Educação Rui Barbosa, a 
organização do arquivo, dentro das normas 
arquivísticas, partiu do interesse particular de 
pesquisadores que, após consultarem os 
documentos para o desenvolvimento de suas 

242 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 231-245, Jun/2025 

pesquisas, se sensibilizaram e desenvolveram projetos 
cujas finalidades eram salvaguardar a documentação 
histórica daquelas instituições de ensino.  

Essas iniciativas não só demonstram o 
compromisso desses pesquisadores, mas, 
principalmente, a capacidade e a importância das 
parcerias entre a Universidade Federal de Sergipe e a 
Secretaria de Estado da Educação e da Cultura de 
Sergipe, em favor da preservação do patrimônio 
educativo brasileiro, permitindo assim que futuras 
pesquisas possam ser realizadas a partir da 
investigação de fontes diversas que, se 
problematizadas, permitem escrever a história da 
instituição, dos professores e demais funcionários, 
dos modos de ensinar, e ainda, especialmente,  
escrever a história do protagonismo dos alunos que 
se formaram a partir do que era ensinado e 
aprendido, da obediência e da transgressão da ordem 
e das normas, dos modos de vida e de pensar, que 
produziram uma cultura que dialogava e se impunha 
no contexto social e político, que se constituiu e se 
definiu como cultura juvenil forjada nas relações da 
juventude em diferentes espaços sociais e tempos. 
Juventude que, em seu processo de escolarização, 
pode auxiliar na (re)escrita de várias histórias da 
educação no vasto, diverso e plural território 
brasileiro.  
 
 
Notas 
 
1 Parte dessa discussão foi apresentada no XII Congresso 
Brasileiro de História da Educação:  e-história da 
educação: acervos, fontes e territórios.  
2 “Concluído o doutorado imperioso era organizar a 
aglomerada massa documental que tão grau serviu para o 
êxito da minha pesquisa. Destarte, apresentei, no ano de 
2005, o projeto “Centro de Memória do Atheneu 
Sergipense” à Fundação de Apoio à Pesquisa e à Inovação 
Tecnológica do Estado de Sergipe – FAPITEC, que, após 
sua aprovação, financiou a exposição comemorativa dos 
135 anos do Atheneu Sergipense. A semente germinada 
fez brotar o CEMAS, com o objetivo de salvaguardar as 
fontes históricas do Atheneu Sergipense, parte 
significativa da história da educação de Sergipe” (Alves, 
2005, p. 23). 
3 A partir do ano de 1874 a formação de professores 
primários na Província de Sergipe sofreu não só separação, 
como também extinção e reestruturação: 1870 – criação 
do Atheneu Sergipense com dois cursos: Curso Normal e 

Curso de Humanidades, como bem demonstra o quadro 
seguinte; 1874 – separação dos dois cursos, passando o 
Curso Normal a ministrar as suas aulas em um prédio 
específico; 1877  – criação de uma Escola Normal para o 
sexo feminino; 1889 – criação da Escola Normal para 
ambos os sexos (Governo Provisório de José Siqueira 
Menezes e Baltazar Góes); 1891 – extinção da Escola 
Normal mista (Escola Normal para ambos os sexos); 1897 
– extinção da Escola Normal (Governo de Martinho 
Garcez); 1899 – restauração da Escola Normal (Governo 
de Olímpio de Souza Campos), prosseguindo sem 
instabilidades;  1923 – a Escola Normal Feminina passa 
ser denominada Escola Normal Rui Barbosa; 1947 – 
Escola Normal Rui Barbosa passou a ser chamada 
Instituto de Educação Rui Barbosa  (Alves, 2005). 
4 Desde o início dos anos 2000 denominada como 
Colégio Estadual Murilo Braga. 
5 Esta não é a primeira e única iniciativa de preservação do 
acervo escolar do Colégio Estadual Murilo Braga. Em 
2012 a professora e pesquisadora Silvana Costa, por meio 
de projetos de extensão e de pesquisa da Universidade 
Tiradentes, iniciou com alunos bolsistas os trabalhos de 
preservação e salvaguarda da memória e história do 
Colégio Estadual Murilo Braga, objetivando selecionar, 
organizar e catalogar a documentação histórica da 
instituição. “No entanto, o trabalho realizado durante o 
ano de 2012/02 e 2013 foi perdido, pois o Murilo Braga 
entrou em reforma e o prédio funcionou apenas com 
duas salas correspondentes ao serviço de secretaria. Todos 
os materiais, inclusive os documentos, foram distribuídos 
pela Secretaria de Educação em galpões em Aracaju e 
Itabaiana, neles sem permissão para o acesso, por questão 
de segurança. É importante ressaltar o empenho da 
equipe diretiva no apoio ao Projeto, na preocupação com 
os documentos, entretanto, existiram situações que 
impossibilitaram a ação mais direta na salvaguarda dos 
documentos embalados pelos transportadores” (Costa, 
2016, p. 18). 
 
 
Referências 
 
BENITO, Agustín Escolano. A escola como 
cultura: experiência, memória e arqueologia. Trad. 
Heloísa Pimenta Rocha e Vera Lúcia Gaspar da 
Silva. Campinas: Alínea. 2017. 
 
 
COSTA, Silvana Santana. Histórias contadas e 
vividas: memórias da Escola Normal Rural Murilo 
Braga de Itabaiana/Sergipe (1950-1972). Tese 

 
243 



Pela escrita de outra(s) história(s) da educação: da criação dos espaços de memória escolar em Sergipe a possibilidades de pesquisas acerca da cultura juvenil 
Simone Paixão Rodrigues, João Paulo Gama Oliveira, Rosemeire Marcedo Costa 

(Doutorado em educação), Pontifícia Universidade 
Católica do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2016. 
 
 
FELGUEIRAS, Margarida Louro. Inventariando a 
Escola do Futuro revisitando o Passado. In: 
FIGUEIREDO, Betânia Gonçalves; VIDAL, Diana 
Gonçalves (Org.). Museus: dos gabinetes de 
curiosidades à museologia moderna. Belo 
Horizonte: Argumentum, 2005. 239 p. 
 
 
FELGUEIRAS, Margarida Louro. Preservar a 
herança educativa: desafios, limites e possibilidades. 
In: ALVES, Luís Alberto Marques; 
PINTASSILGO, Joaquim (Coord.). Investigar, 
intervir e preservar em história da educação. 
Porto: CITCEM, 2017. p. 153-169. 
 
 
FREITAS. Anamaria Gonçalves Bueno de. 
"Vestidas de azul e branco": um estudo sobre as 
representações de ex-normalistas acerca da formação 
profissional e do ingresso no magistério, 1920-1950. 
1995. Dissertação (Mestrado em Educação). 
Faculdade de Educação, Campinas, 1995. 
 
 
GONÇALVES, José Reginaldo Santos. O 
patrimônio como categoria de pensamento. In: 
ABREU, Regina; CHAGAS, Mário (Org.). 
Memória e patrimônio: ensaios contemporâneos. 
2 ed. Rio de Janeiro: DP&A Editora, 2009. p. 25-33. 
 
 
NORA, Pierre. Entre memória e história. A 
problemática dos lugares. Revista Projeto 
História. v. 10, p. 7-28, 1993. 
 
 
OLIVEIRA, João Paulo Gama; CHALOBA, Rosa 
Fátima de Souza. “Com o mar por meio”: 
patrimonialização escolar em instituições educativas 
luso-brasileiras. História da Educação, v. 27, p. 
1-23, 2023a,. 
 
 

OLIVEIRA, João Paulo Gama; CHALOBA, Rosa 
Fátima de Souza. O patrimônio educativo em tela: 
incursões pelos Anais dos Congressos Brasileiros de 
História da Educação (2011-2019). Revista Linhas, 
v. 24, n. 55, p. 339-367, 2023b.  
 
 
PAIS, José Machado. Culturas juvenis. 2. ed. 
Lisboa: INCM, 2003.  
 
 
PIZZIGONI, Francesca Davida. El método del 
«Patrimonialista»: el patrimonio escolar para 
reforzar la identidad y superar el aislamiento. Los 
cuadernos de las Pequeñas escuelas. Año 22. n. 
9.1 – Herramientas Indire. Turim. Itália. 2022. 
 
 
RODRIGUES, Cibele de Souza. Letras estudantis 
em Sergipe: cultura escolar em impressos de alunos 
secundaristas de Aracaju na década de 1930. 2020. 
Tese (Doutorado em Educação), Universidade 
Federal de Sergipe, São Cristóvão. , 2020. 
 
 
RODRIGUES, Cibele de Souza. O porvir, jornal 
literário e recreativo: propriedade de uma 
associação de estudantes do Atheneu Sergipense 
(1874). 2016. Dissertação (Mestrado em Educação). 
Universidade Federal de Sergipe, Aracaju, 2016. 
 
 
RODRIGUES, Simone Paixão. Com a palavra, os 
alunos: associativismo discente no grêmio literário 
Clodomir Silva (1934 – 1956). 2015. 337 f. Tese 
(Doutorado em Educação), Universidade Federal de 
Sergipe, São Cristóvão, 2015. 
 
 
RODRIGUES, Simone Paixão. Com a palavra, os 
alunos: associativismo discente no grêmio literário 
Clodomir Silva (1934 – 1956). 1. ed.  Campinas/SP: 
Mercado das Letras, 2020. 
 
 
SANTANA, Valéria Costa Moraes de. Escrita das 
alunas nos jornais estudantis do Atheneu 
Sergipense (1942-1959). 2024. Dissertação 

244 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 231-245, Jun/2025 

(Mestrado em Educação). São Cristóvão. 
Universidade Federal de Sergipe, São Cristóvão, 
2024. 
 
 
SILVA, Cristiani Bereta da. Patrimônio educativo. 
In: CARVALHO, Aline; MENEGUELLO, Cristina 
(Org.). Dicionário temático de patrimônio: 
debates contemporâneos. Campinas: Editora da 
Unicamp,2020. p. 205-209. 
 
 
SOUZA, Rosa Fátima de. Preservação do 
Patrimônio Histórico Escolar no Brasil: notas para 
um debate. Revista Linhas, v. 14, n. 26, p. 199-221, 
2013. 
 
 
VIDAL, Valdevania Freitas dos Santos. O 
Necydalus: um jornal estudantil do Atheneu 
Sergipense (1909-1911). 2009. Dissertação 
(Mestrado em Educação). Universidade Federal de 
Sergipe, São Cristóvão, 2009.  
 
 
VIÑAO FRAGO, António. Tiempos escolares, 
tiempos sociales. Barcelona: Editorial Ariel 
Practicum, 1998.  
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 
245 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.17 

A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o 
ideário dos direitos infantojuvenis 

 
The Pastoral do Menor in the Brazilian redemocratization: building the ideal of  

children and adolescents rights 
 

Camila Serafim Daminelli* 

Ismael Gonçalves Alves** 
 

 

Palavras-chave: 
Pastoral do Menor 
Redemocratização 
Direitos infantojuvenis 
 

Resumo: O texto investiga as interrelações discursivas entre a Pastoral do Menor e o ideário 
dos direitos das crianças e dos adolescentes no período da redemocratização brasileira. 
Nesse contexto de derrocada do menorismo a referida Pastoral foi protagonista na 
mobilização da rede socioassistencial voltada aos meninos e meninas “de rua” das grandes 
cidades brasileiras. O momento vivido pelo catolicismo possibilitou uma peculiar leitura 
bíblico-teológica do menor, fundamental para atingir públicos não sensibilizados por 
outras fontes de discurso. A partir das coordenadas genealógicas de Michel Foucault, 
investiga-se a Pastoral do Menor como parte de um dispositivo social que compôs redes 
com o catolicismo progressista para construir o ideário dos direitos das crianças e dos 
adolescentes, expresso na Constituição Federal (1988) e no Estatuto da Criança e do 
Adolescente (1990). O corpus documental está formado por cartilhas que compunham a 
formação dos agentes pastorais. 

Keywords: 
Pastoral do Menor 
Redemocratization 
Children´s Rights 
 

Abstract: The text investigates the discursive interrelations between the Pastoral do Menor 
and the rights of children and adolescents in the period of Brazilian redemocratization. In 
this context of the downfall of minorism the Pastoral was a protagonist in the mobilization 
of the social assistance network aimed at “street” boys and girls in large Brazilian cities. The 
moment experienced by Catholicism enabled a peculiar biblical-theological reading of the 
minor, fundamental to reach audiences not sensitized by other sources of discourse. Based 
on Michel Foucault's genealogical coordinates, the Pastoral do Menor is investigated as part 
of a social device that created networks with the officiality progressive Catholicism to build 
the rights of children and adolescents, expressed in the Federal Constitution (1988) and in 
the Estatuto da Criança e do Adolescente (1990). The documentation is made up of 
booklets that comprised the training of the pastoral agents. 

 

Recebido em 31 de agosto de 2024. Aprovado em 22 de janeiro de 2025. 
 
 

Introdução 
 

Diante da singularidade que caracteriza a 
história e seus processos, os anos 1960 ficaram 
marcados pela profusão de vozes e movimentos 
notáveis. Em âmbito global, a Primavera de Praga, a 
Guerra do Vietnã e os movimentos estudantis 
contestatórios, desde a Europa até a América, 
abalaram as forças em disputa durante a Guerra Fria 
(Martins Filho, 1996). Tal cenário geopolítico 

acirrava o contexto das ditaduras militares que se 
espalhavam pela América Latina. No Brasil, o Ato 
Institucional n. 5, de 1968, consolidou o Estado de 
exceção instaurado em 1964, oficializando a 
perseguição política aos inimigos internos do regime. 
Antes do limiar da nova década, parte significativa 
dos antigos aliados da ditadura, fundamentais para o 
sucesso do golpe de Estado, passou a compor 
movimentos de oposição, dentre eles, setores da 
Igreja Católica Apostólica Romana, cuja oficialidade 

 
* Doutora em História. Professora da Universidade do Extremo Sul Catarinense. E-mail: camis.hst@gmail.com. 
** Doutor em História. Professor da Universidade do Extremo Sul Catarinense. E-mail: iga@unesc.net. 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.17


A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

estava representada pela Conferência Nacional dos 
Bispos do Brasil (CNBB).  

Com o acirramento dos instrumentos 
repressivos, que chegam aos quadros da Igreja e suas 
ações sociais, no final dos anos 1960 a CNBB 
promove, paulatinamente, um distanciamento em 
relação ao regime militar. Do interior deste 
movimento, de caráter teológico, político e social, 
emerge nos anos 1970 a Teologia da Libertação, que 
concentrou a efervescência do pensamento 
emancipatório cristão na América Latina naquele 
momento histórico. Tal como se expressou no 
subcontinente americano, a Teologia da Libertação 
dialogava com o Concílio Vaticano II (1962-1965), 
no qual a Igreja assumiu o compromisso e a opção 
pelos mais pobres, estimulando o laicato junto ao 
trabalho pastoral para combater as injustiças sociais. 
Este compromisso foi reforçado durante a 
Conferência do Conselho Episcopal 
latino-americano de Medellín, realizada em 1968, 
quando a Igreja tomou para si a responsabilidade 
pelas mudanças estruturais necessárias na América 
Latina, sob a ótica da “Igreja Povo de Deus”. Para o 
sociólogo Eder Sader (1988, p. 161), na medida em 
que a Igreja era reconhecida e se reconhecia “como 
instituição de Deus na Terra e na medida em que 
assumia os reclamos populares enquanto exigência 
evangélica, ela abriu um espaço de legitimidade por 
onde os protestos sufocados vieram à tona”. 

Como projeto de evangelização sensível à 
situação das infâncias brasileiras, vulnerabilizadas 
pelas políticas econômicas excludentes da ditadura e 
por uma produção de subjetividades em relação à 
Segurança Nacional que colocava a população 
infantojuvenil como objeto de intervenção policial, a 
Pastoral do Menor surge no Estado de São Paulo, em 
meados dos anos 1970, por iniciativa de D. Luciano 
Mendes de Almeida. Presbítero da Companhia de 
Jesus, nomeado bispo auxiliar de São Paulo em 1976 
e arcebispo de Mariana em 1988, D. Luciano foi 
entusiasta da missão de uma Igreja para os pobres e 
um dos responsáveis pelo desenvolvimento, no 
Brasil, da Doutrina Social da Igreja vinculada aos 
princípios do Concílio Vaticano II.  

A fundação solene da Pastoral do Menor de 
São Paulo se deu no ano de 1977, quando teve início 
a reorganização dos movimentos da sociedade civil, 
sufocados durante o período de maior brutalidade 

do estado ditatorial. A missão expressa pela Pastoral 
é a “promoção e defesa da vida da criança e do 
adolescente empobrecido e em situação de risco, 
desrespeitados em seus direitos fundamentais” 
(CNBB, 2014). A visibilidade da atuação dessa 
Pastoral, que acolhia e zelava pela vida das crianças e 
dos adolescentes em situação de vulnerabilidade, 
com ênfase no trabalho junto aos meninos e meninas 
de rua, garantiu sua presença nos trabalhos da 
Assembleia Nacional Constituinte, processo que 
testemunha a contribuição da Igreja Católica na 
construção do ideário dos direitos das crianças e dos 
adolescentes.  

Ao longo das páginas que seguem, 
procuramos analisar a produção discursiva relativa à 
menoridade posta em circulação pela Pastoral do 
Menor por meio da publicação de cartilhas e outros 
produtos de divulgação dos direitos da população 
infantojuvenil. Analisamos as estratégias do ideário 
pastoral para a sensibilização da comunidade católica 
em relação às infâncias vulnerabilizadas, partindo do 
pressuposto de que, no Brasil em processo de 
redemocratização, a atuação pastoral católica 
compôs redes com movimentos sociais e entidades 
laicas que foram fundamentais na construção de um 
conjunto de direitos que viriam a ser garantidos na 
Constituição Federal de 1988 e no Estatuto da 
Criança e do Adolescente de 1990.  

O texto está dividido em três partes. A 
primeira busca contextualizar o momento vivido 
pela Igreja Católica no engajamento com as questões 
sociais, em especial na América Latina, investigando 
as condições de possibilidade de uma Igreja que 
denunciou o Estado e procurou construir uma ação 
no mundo a partir da pobreza como lugar teológico 
(Souza, 2019). Em seguida, analisamos o ideário 
menorista posto em xeque durante a 
redemocratização, processo que decorre da falência 
do aparato político-assistencial empreendido pelo 
regime militar expresso pelo projeto Funabem 
(Fundação Nacional do Bem-Estar do Menor), o 
qual tinha a menoridade como objeto de 
intervenção. O texto encerra com a discussão sobre a 
Pastoral do Menor como discurso em prol da vida 
das crianças e dos adolescentes em situação de 
vulnerabilidade social. A partir de uma leitura 
bíblico-teológica e sua mística, instrumento de 
sensibilização, a Pastoral apontou o menorismo 

247 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

como dispositivo excludente e buscou alcançar 
públicos não atingidos por outras fontes de discurso. 

O método genealógico que orienta a 
construção narrativa insurge contra uma pesquisa 
das origens. Genealogia é uma expressão “que 
Foucault utiliza a partir de Nietzsche para designar 
um modo de abordagem da constituição histórica 
dos objetos, sem remetê-los a um começo solene, um 
início fundamental” (Resende, 2020, p. 337). Ao 
propor uma abordagem genealógica do ideário dos 
direitos, no interior da mobilização pastoral, 
procuramos apreender os significados da emergência 
de uma estrutura que surgiu “diferente”. Nessa 
perspectiva, a Pastoral do Menor forma parte de um 
dispositivo social: o ideário das infâncias e 
juventudes como sujeitos de direitos. Assim 
buscamos historiá-lo, como parte de “um conjunto 
decididamente heterogêneo que engloba discursos, 
instituições, organizações arquitetônicas, decisões 
regulamentares, leis, medidas administrativas, 
enunciados científicos e proposições filosóficas, 
morais, filantrópicas” (Foucault, 1979, p. 244), cujas 
interrelações procuramos evidenciar no contexto da 
redemocratização. 
 
 
A Igreja Católica no debate público 
brasileiro 
 

No século XX, os rumos da Igreja Católica 
foram traçados pelo Concílio Vaticano II, 23º 
encontro ecumênico conciliar realizado em Roma 
entre outubro de 1962 e dezembro de 1965. O papa 
João XXIII conclamou o concílio por meio da bula 
papal Humanae salutis, texto-fonte transmitido em 
mensagem radiofônica em 11 de setembro de 1962 
no qual, em face dos países subdesenvolvidos, 
expressa o desejo de uma Igreja com nova 
consciência eclesial, que deveria emergir do lugar 
teológico dos pobres. De acordo com Souza (2019, 
p. 730), a inovação conceitual de uma Igreja dos 
Pobres não foi predominante no Concílio, como 
almejou o Papa, ficando circunscrita a um grupo 
formado por cerca de 40 dos 2.500 prelados 
participantes, reunidos pelo Pacto das Catacumbas.2 
Dentre eles, 20 eram latino-americanos, 16 deles 
brasileiros, com destaque para D. Helder Câmara, 
então bispo auxiliar do Rio de Janeiro e 

membro-fundador da Conferência Nacional dos 
Bispos do Brasil (1952). 

No momento histórico da realização do 
Concílio Vaticano II, o princípio eclesiológico 
vigente era o da Igreja Povo de Deus. Tal 
entendimento sobre a doutrina da Igreja, qual seja, o 
aspecto comunitário da salvação, de onde sairá uma 
nova aliança e um novo povo – o que implica uma 
singular abertura para o aspecto social – vinha sendo 
construído desde a encíclica papal de Leão XIII, a 
Rerum Novarum (1891). A encíclica, bastante 
conservadora em termos do ordenamento de gênero 
e de família, chamava atenção para a condição dos 
oprimidos e das classes trabalhadoras, num duplo 
movimento: de crítica às ideias socialistas oriundas 
da influência socialista e de concórdia entre capital e 
trabalho. “Das coisas novas”, título da encíclica, 
exprimia o impulso, assim desejado, “renovador” da 
Igreja, no contexto de sua publicação. Para Carvalhal 
(2007), foi no pontificado de João XXIII que se 
intensificaram as determinações a fim de encerrar os 
princípios do Concílio de Trento (1545-1563) – 
marco de uma Igreja que se levantou contra as 
reformas religiosas e em face da colonização do Novo 
Mundo. Através da elaboração de documentos e da 
abertura para a modernidade emergia a Igreja Povo 
de Deus, terceiro e último dos momentos da Igreja e 
fruto do processo de construção de sua Doutrina 
Social: 

Suas encíclicas Mater et Magistra (1961) e Pacem 
in Terris (1963) tiveram substancial relevância 
para a renovação do pensamento católico como 
um todo. A primeira por dedicar especial atenção 
aos países subdesenvolvidos e aos problemas 
sociais. A segunda, por fazer da Declaração 
Universal dos Direitos Humanos das Nações 
Unidas, de 1948, parte do ensinamento da Igreja 
(Carvalhal, 2007, p. 35). 
 
Na oficialidade católica latino-americana, nos 

anos 1960, coexistiam outros modelos junto da 
Igreja Povo de Deus. Embora este fosse 
predominante, não era consensual. Ter em mente as 
divergências teológicas e eclesiais existentes entre os 
religiosos permite apreender as fissuras da instituição 
no debate público brasileiro, que em raras 
oportunidades se manifestou como bloco 
homogêneo. O modelo da Igreja Cristandade, por 
exemplo, em que o elemento caracterizador era a 

248 



A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

sociedade sacral, predominou durante o processo de 
colonização das Américas. Tinha ainda, no referido 
contexto histórico, muito adeptos. Foi o modelo 
mais “tradicional”, pautado nos sacramentos e na 
vida da Igreja. A eclesiologia da Igreja Sociedade 
Perfeita, por sua vez, “inspirada no Concílio de 
Trento e pautada na noção de salvação eterna”, 
pressupunha a “separação entre o plano espiritual, 
encargo da Igreja, e o plano temporal, cujos assuntos 
eram de responsabilidade do Estado” (Carvalhal, 
2007, p. 37). A concepção da Igreja Povo de Deus, e 
de que este povo é o povo pobre, no entanto, 
adquire um significado singular na América Latina, 
onde a maioria da população é pobre e, sobretudo 
no momento vivido, quando as desigualdades sociais 
no continente se encontravam asseveradas por 
instabilidades políticas, solo fértil para o 
florescimento de ideais revolucionários. Tendentes a 
utilizar o seu lugar para transformar a sociedade e 
libertar os oprimidos, os bispos latino-americanos 
vão paulatinamente abrindo espaço para este 
entendimento sobre a missão do apostolado, a ponto 
de, no terceiro quartel do século XX, representar a 
própria posição da Igreja no continente, que buscou 
dar lugar aos religiosos alinhados aos princípios do 
Concílio.3 

Os prelados da América do Sul 
encontraram-se em Medellín, na Colômbia, entre 24 
de agosto e 6 de setembro de 1968, para a realização 
da Segunda Conferência Geral do Episcopado 
Latino-americano. Segundo Ney de Souza (2019), 
enquanto a Pobreza da Igreja ficou limitada a um 
pequeno grupo no Concílio Vaticano II, em 1962, 
na Conferência de Medellín este princípio foi 
acolhido amplamente, tal como é possível apreender 
em seu documento 14, que se refere à relação da 
Igreja com os pobres. A pobreza de que trata o 
documento abrange uma crítica à opulência da 
Igreja e fala “especialmente da atuação dos pastores 
em relação aos empobrecidos”, que deveriam 
incorporar ao apostolado a “visão da realidade, a 
visão teológica e a projeção pastoral”, a partir do 
método ver-julgar-agir4 (Souza, 2019, p. 733). Ao se 
manifestarem por uma Teologia da Pobreza na 
América Latina, no documento, os religiosos 
dialogam com os princípios da Teologia da 
Libertação, uma vez que a situação dos oprimidos se 
encaminha na Conferência como o centro dos 

processos de evangelização. Aviltadas em sua 
dignidade e direitos, a libertação da população 
latino-americana se apresenta como produto 
almejado da ação pastoral católica. 

A exemplo dos debates ocorridos em 
Medellín no final dos anos 1960, o contexto vivido 
pela Igreja no Brasil representava o auge do seu 
despertar para as questões sociais. Como informava 
o documento aprovado na Conferência, “a hora 
atual não deixou de ser a hora da palavra, mas já se 
tornou, com dramática urgência, a hora da ação” 
(apud Gomes, 2014, p. 49). Essa posição, sustentada 
por alguns bispos, se levantava contra a instabilidade 
política e social do continente, convulsionada pela 
Revolução Cubana e pela possibilidade de dispersão 
do socialismo para os países vizinhos, mas também 
contra os projetos autoritários nacionais e os 
estrangeirismos ideológicos em geral. A Igreja se viu 
sensível a uma evangelização que considerasse a 
situação vivida pelo povo, de onde deveria emergir 
uma outra forma de libertação. De acordo com o 
historiador Paulo César Gomes, 

 
[...] ainda que o mundo tivesse dividido de 
maneira bipolar, a Igreja não tinha um passado 
muito harmonioso com o capitalismo, e ainda 
menos, com o liberalismo. O que ela propunha 
tampouco era a inserção do Brasil no capitalismo 
internacional. Contrariamente, buscava uma 
alternativa que afastasse a sociedade das 
experiências radicais vividas pelo socialismo e pelo 
capitalismo liberal (Gomes, 2014, p. 38). 
 
Uma das expressões mais duradouras dessa 

nova eclesiologia, aberta às questões sociais e 
compromissada com os mais vulneráveis, no Brasil, 
foi a construção da Campanha da Fraternidade, ação 
evangelizadora que visava “despertar o espírito 
comunitário e cristão no povo de Deus, 
comprometendo, em particular, os cristãos na busca 
do bem comum” (CNBB, 2023, p. 36-37). A 
primeira Campanha da Fraternidade ocorreu no 
Estado do Rio Grande do Norte em 1962, sendo, 
portanto, regional. Tinha como objetivo fomentar a 
fraternidade cristã por meio da ajuda aos 
necessitados (Gomes, 2014). Os bispos brasileiros 
reunidos em Roma para o Concílio Vaticano II 
discutiram a conveniência de transformar o evento 
em uma campanha nacional, com temáticas 

249 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

anualmente definidas pela CNBB, o que veio a 
consolidar-se em 1964 como expressão da 
preocupação em “fazer com que a proposta conciliar 
fosse compreendida e assumida por todos os 
membros da Igreja no Brasil, de modo que a 
renovação da Igreja fosse possível” (Vanzella, 2023, 
p. 12).  

Para José Adalberto Vanzella, desde que 
começou a ser difundida em nível nacional, a 
Campanha da Fraternidade passou por três 
momentos, acordes aos seus objetivos e abordagens. 
O primeiro, que abrange as campanhas de 1964 a 
1972, preocupa-se com a renovação da Igreja e dos 
cristãos, visando despertar nos fiéis a consciência de 
pertencimento, a partir do modelo de uma Igreja 
comunhão. Entre 1973 e 1984 – quando, por 
exemplo, a menoridade é tomada como pauta, em 
1987 – as campanhas assumem as decisões das 
Conferências de Medellín e Puebla. Esta última, 
realizada em Puebla de Los Angeles, no México, em 
1979, insistiu no escândalo da contradição entre 
aceitar a pobreza e a desigualdade com o ser cristão. 
Voltando-se para a realidade social do povo, o cristão 
deveria tomar parte na denúncia do pecado social e 
na promoção da justiça, o que se reflete nas 
Campanhas da Fraternidade do período, que se 
organizam adotando o método Ver-Julgar-Agir e o 
Texto-base (Vanzella, 2023, p. 13). A partir de 1985, 
com o processo de redemocratização, a Campanha 
da Fraternidade volta-se à sensibilização da sociedade 
brasileira, propondo a compreensão das causas dos 
problemas sociais numa ação que almeja contribuir 
na construção de caminhos para a sua resolução.  

A Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 
foi oficialmente criada em 1952 por autorização do 
Papa Pio XII, que acolheu o pedido de D. Helder 
Câmara no sentido de criar uma entidade que 
permitisse maior aproximação com as classes 
populares, e a partir da qual as demandas do 
episcopado brasileiro pudessem ser agilizadas 
(Gomes, 2014). Como o momento da Igreja 
mundial era de renovação, expresso no slogan da 
Rerum Renovarum, a CNBB emerge, também, 
como instrumento a serviço da modernização do 
catolicismo nacional. Em relação ao advento do 
regime militar, é conhecida a posição oficial da Igreja 
Católica. Ainda em 1964, a CNBB publicou um 
documento em que agradecia aos militares que “se 

levantaram em nome dos supremos interesses da 
nação” (Gomes, 2014, p. 43). Entretanto, a postura 
da CNBB ao longo da ditadura foi, grosso modo, do 
apoio oficial a uma paulatina oposição, sempre com 
fissuras e objeções significativas. Em seu estudo sobre 
os bispos brasileiros e o regime militar, o historiador 
Paulo César Gomes resiste à classificação entre 
bispos conservadores e progressistas, trazendo em 
relação a isto a própria manifestação dos prelados, 
que não se entendiam a partir destes espectros, mas 
sobretudo demonstrando como suas posições 
oscilaram em função dos momentos do regime e de 
como a censura e as perseguições alcançaram os 
quadros da Igreja. Embora não seja possível apontar 
posições consensuais, é certo que a então 
recém-criada CNBB apoiou as reformas propostas 
pelo presidente João Goulart, afastando-se destas 
bandeiras, no entanto, quando os movimentos 
populares começaram a se avolumar, pois na gestão 
dos medos sociais, receou a desordem geral e adotou 
posições conservadoras, tal como o apoio ao golpe 
militar. Destaca o autor, ainda, que essa posição foi 
contestada por alguns prelados, tal como o então 
nuncio apostólico brasileiro, cuja pressão fez a Igreja 
desvincular-se oficialmente do apoio ao regime em 
seus primeiros movimentos (Gomes, 2014, p. 42). 

Em que pese a aproximação da Igreja com a 
ditadura, em função da ameaça representada pelo 
sentimento anticlerical oriundo do comunismo – 
suposta tese em nome da qual ocorreu o golpe – seu 
afastamento se intensifica a partir de 1968, com a 
promulgação do Ato Institucional n. 5, quando o 
Estado passa a ingerir sob as questões da Igreja, 
perseguindo indivíduos sob a alegação de subversão. 
Em 1969, a detenção e tortura de D. Aloísio 
Lorscheider ganhou repercussão internacional, com 
manifestações inclusive do Vaticano. Dentre tantos 
outros episódios que marcaram a ruptura da Igreja 
com o regime militar, destaque para o ocorrido em 
1975 com D. Adriano Hipólito, bispo de Nova 
Iguaçu, franco opositor da ditadura e atuante pelos 
Direitos Humanos dos trabalhadores, que foi 
sequestrado e torturado por grupos armados de 
direita. Segundo Paulo César Gomes (2014), foi em 
função deste acontecimento que os bispos 
brasileiros, pela primeira vez, manifestaram-se 
veementemente de forma coesa contra o regime, 
adotando através da CNBB uma postura claramente 

250 



A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

divergente de como vinha se posicionando nos anos 
anteriores. O foco de sua atuação, e das críticas 
públicas expressas em documentos como Não 
oprimas teu irmão (1975), Comunicação Pastoral ao 
povo de Deus (1976) e Exigências cristãs de uma nova 
ordem política (1977) residia não apenas no 
autoritarismo do regime, mas também na 
desigualdade social, “ocasionada por uma política de 
desenvolvimento econômico excludente, e, também, 
no enfraquecimento da participação democrática da 
população (Gomes, 2014, p. 76). 

Fosse na articulação do voluntariado através 
das arquidioceses, fosse por meio da ação das 
pastorais, o engajamento da Igreja no debate público 
– e mais, político – foi fundamental na denúncia da 
violação de direitos humanos pelo regime, o que 
contribuiu para o descrédito dos governos militares 
no exterior, bem como para a mobilização interna de 
resistência à ditadura. A partir das bases católicas se 
formaram os Centros de Defesa dos Direitos 
Humanos (CDDH), “fruto da articulação de 
movimentos populares e de setores da Igreja Católica 
para atuar na defesa e promoção dos Direitos 
Humanos, funcionando como uma frente de 
resistência ao autoritarismo e à violência arbitrária 
do período ditatorial” (Brites e Nunes, 2015, p. 55). 
Estes centros atuavam na mobilização pelos direitos 
das classes sociais mais afetadas pela política de 
exclusão da ditadura, através da denúncia de 
violações de direitos que irão dar origem, anos mais 
tarde, ao projeto-livro Brasil: Nunca Mais (1985). 
No bojo da defesa dos direitos das populações 
vulneráveis pelos CDDHs, insere-se as ações da 
Pastoral do Menor, que em 1979 mobilizou-se pela 
não redução da maioridade penal, projeto que então 
tramitava no Legislativo brasileiro (Daminelli, 
2018). 

Conforme se procurou demonstrar ao longo 
deste apanhado, o compromisso da Igreja com o 
social construiu-se como proposta pastoral deste a 
virada do século XIX para o XX, por meio de uma 
abertura à renovação da Igreja e culminou, mediada 
pelo Concílio Vaticano II, na elaboração de sua 
Doutrina Social. Em suma, o episcopado católico 
passou de uma missão voltada exclusivamente para o 
transcendente, e que, portanto, não deveria atuar no 
mundo temporal, para mergulhar nas suas questões 
e moldá-las de acordo com a eclesiologia da Igreja 

Povo de Deus. Esta visão sobre a sua ação no mundo 
suscitou uma mudança de postura, qual seja, a de 
uma atuação pastoral evangelizadora no campo 
social, tendo em vista a doutrina social da Igreja. No 
caso do Brasil, essa missão escapava à aliança ou não 
com o Estado autoritário, pois foi sempre 
influenciada por uma visão que oscilou em razão de 
motivos e interpretações propriamente teológicas a 
definir como ela se posicionava politicamente.  

Em especial nos debates sobre a então 
chamada menoridade, como veremos a seguir, as 
infâncias e juventudes vulneráveis foram 
incorporadas como tema da Campanha da 
Fraternidade em 1987, a partir do lema “Quem 
acolhe o Menor, a mim acolhe”, ponto de chegada 
de um movimento maior de libertação dos 
oprimidos, levado a cabo pelos bispos 
latino-americanos e que encontra na ditadura militar 
seu ponto de inflexão. A menoridade tomada como 
pauta se constrói como resultado de uma 
interrelação discursiva entre o trabalho pastoral, que 
vinha sendo realizado pelos arcebispados das grandes 
cidades brasileiras desde o final dos anos 1970, de 
forma concomitante à denúncia e oposição à 
ditadura por parte dos quadros católicos, em especial 
da CNBB, e de outros movimentos civis e sociais. Já 
atuante em alguns estados da federação, a Pastoral do 
Menor nacional emerge dos debates da Campanha 
da Fraternidade de 1987 diante do entendimento de 
que o tema, sumamente relevante, requeria sua 
continuidade pela ação pastoral, não podendo a 
temática ficar restrita a um único movimento, 
autolimitado ao ano em curso.  
 
 
Menorismo e redemocratização 
brasileira 

 
Em 1985, no bojo do processo de 

redemocratização que se impunha ao Estado por 
diferentes atores e movimentos sociais, saía à luz um 
pequeno livro de autoria de Edson Passetti, 
intitulado O que é Menor. Tratava-se do número 152 
da Coleção Primeiros Passos, da Editora Brasiliense, 
em que o sociólogo definiu o menor como resultado 
de uma ação discursiva sobre o ambiente de vida e a 
origem social de crianças e adolescentes brasileiros, 
fundamentada na ideia de que “todos os que estão 

251 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

em situação irregular vivem na marginalidade social 
porque foram ou são incapazes de se integrar 
plenamente. Daí decorre o problema do menor no 
Brasil, tal como ele é considerado pelo Estado” 
(1985, p. 37). A solução encontrada pela ditadura foi 
a de criar uma instituição para corrigir, nas crianças e 
nos adolescentes pobres, os condicionamentos 
negativos que lhes haviam sido impressos pelas 
condições materiais e culturais de seu lar de origem. 
Assim, a institucionalização em massa e o 
tratamento assistencial-corretivo compulsório dado 
às infâncias pobres marcam a existência do menor 
(Daminelli, 2019). 

O menorismo como dispositivo em cuja teia 
se enlaçam as crianças e os adolescentes pobres 
brasileiros emerge do discurso jurídico com a 
promulgação do Código de Menores de 1927, que 
mobiliza a menoridade como incompletude para se 
referir ao “menor de idade”, crianças e adolescentes 
com 18 anos incompletos. Entretanto, o menor 
como definição jurídica inclui em seu bojo “somente 
aquelas que se encontram em situação de 
vulnerabilidade, sobretudo a vulnerabilidade 
advinda de todas as formas de abandono” (Martins 
& Souza, 2021, p. 6302). O conceito, que se 
independiza, em parte, da letra da lei, toma corpo no 
âmbito social para descrever uma experiência 
infantojuvenil pautada por negligências e privações 
que marcam a sua forma de ser e estar no mundo. 
Uma experiência em negativo, que o qualifica em 
função das ausências – formativas, emocionais, 
tutelares etc., – e incide pejorativamente sobre os 
sujeitos. Como recorda Irene Rizzini, embora a 
tônica dos debates fosse, na primeira metade do 
século XX, a defesa incondicional das infâncias, 
“gênese da sociedade”, há uma oscilação entre “a 
defesa da criança e a defesa da sociedade contra essa 
criança que se torna uma ameaça à ordem pública”, 
haja visto que essa criança era filha dos 
“desclassificados da sociedade [que] perturbam a 
ordem, a tranquilidade e a segurança pública” 
(Rizzini, 2011, p. 109). 

O aparato legal e institucional erigido para a 
assistência e a correção das infâncias e juventudes 
marginalizadas nos anos 1920 tem continuidade nas 
décadas seguintes, por meio da articulação entre os 
setores público e privado, culminando no intento de 
um sistema nacional para a infância e a juventude 

pobre e desvalida, composto pelo Conselho 
Nacional de Assistência Social (fundado em 1938), o 
Departamento Nacional da Criança, de 1940, e o 
Serviço de Assistência ao Menor – Sam, de 1941. 
Como infere Irma Rizzini (2011, p. 263), este 
aparato se inscreve numa “tentativa de centralizar a 
assistência no Distrito Federal e resolver os 
problemas enfrentados pelo Juízo de Menores na sua 
ação jurídico social”, como a “falta de continuidade 
nos serviços prestados, quando o menor estudado e 
classificado pelo Juízo não encontrava local 
adequado para ser educado ou reeducado”. Embora 
o Sam tenha adquirido amplitude nacional a partir 
de 1944, o sistema nunca atuou a contento. 
Encontrava-se, na década de 1950, limitado ainda ao 
Rio de Janeiro, então Capital federal, cuja atuação 
era insuficiente e absorta em corrupção e 
irregularidades. A entidade tornou-se alvo da 
opinião pública em função de comissões de 
inquérito e de sindicância que se desenvolveram 
entre 1956 e 1961, e por inúmeros casos midiáticos 
– um deles julgado pelo Supremo Tribunal Federal 
ainda em 1961 – razão pela qual diferentes agentes 
demandavam a sua extinção (Daminelli, 2019). 

É este estado de coisas que o regime militar 
propõe resolver por meio da criação do sistema 
Funabem/Febem. Como a acomodação dos 
interesses foi a estratégia adotada pelo regime para a 
construção dos consensos (Motta, 2023) – e 
havendo um pré-projeto de política social voltado às 
infâncias sendo desenvolvido desde 1959 – os 
militares apropriaram-se dos debates prévios para 
sancionar a lei de criação da Fundação Nacional do 
Bem-Estar do Menor – Funabem, em 1º de 
dezembro de 1964. O novo regime, ávido por 
refundar o Brasil por meio de um aparelhamento 
técnico burocrático que trouxesse eficiência aos 
serviços, concebeu a Funabem como entidade 
inscrita nos planos de desenvolvimento nacional, 
centralizadora da gestão social no campo das 
infâncias e das adolescências. Tal entidade – a 
“instituição” da descrição de Passetti (1985), 
anteriormente mencionada – foi construída pelo 
regime autoritário, paulatinamente, numa dupla 
chave: uma entidade responsável pela elaboração de 
uma política nacional, gestora, portanto, de todo o 
projeto socioassistencial para as infâncias e 
juventudes – a Funabem –; e as entidades executoras 

252 



A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

da referida política, seções estaduais idealizadas como 
braços da entidade nacional – as Fundações 
Estaduais do Bem Estar do Menor – Febems.  

 Para Martins & Souza (2021, p. 6302), o 
dispositivo da menoridade não pode prescindir de 
uma lógica na qual  

 
cada efeito produzido ‘estabelece uma relação de 
ressonância ou contradição’ com efeitos de outra 
natureza ou com elementos do próprio 
dispositivo, de forma a desestabilizar as relações já 
estabelecidas, de forma a criar certas urgências que 
o próprio dispositivo se encarregará de atender 
estrategicamente. 
 
Ressonando com o passado do Sam, da qual 

foi sua herdeira, a Funabem se constrói sob a 
contradição de reforçar o menorismo como proposta 
para erradicar a menoridade, esta entendida 
enquanto condição de existência das crianças e dos 
adolescentes pobres. Marcando-as socialmente, 
delimitando para elas, em que pese o discurso 
contrário, o lugar da institucionalização, sua 
metodologia de trabalho consistia na assinatura de 
convênios da entidade nacional com as respectivas 
Fundações Estaduais do Bem-Estar do Menor, 
dentre outras instituições, prelazias e projetos.  

Em função do seu capital simbólico na esfera 
da ação social, e sobretudo em relação às infâncias e 
juventudes, a Igreja Católica, após a criação da 
Funabem, deu continuidade ao trabalho 
caritativo-assistencial com as crianças consideradas 
abandonadas, órfãs, ou em situação de carência 
socioeconômica. De acordo com o Pe. Joacir Della 
Giustina, em produção bibliográfica sobre a Pastoral 
do Menor, publicada em 1987, a Igreja vinha há 
séculos respondendo aos apelos sociais dos 
chamados menores. Ao longo de sua história 
concentrou, no entanto, “suas ações e seus esforços 
numa ótica não crítica das causas ou raízes dos 
problemas”, perdendo por isso importantes 
elementos de sua eficácia transformadora (Della 
Giustina, 1985, p. 11-12). As razões para essa 
postura não era outra senão uma experiência 
pautada na catequese oficial, mas também, em ações 
que, se existem, são negligenciadas pela “história 
vista do lado do poder” (Della Giustina, 1985, p. 
40). 

Quando do despertar da Igreja para a 
menoridade, no final dos anos 1970 e começo dos 
anos 1980, o projeto Funabem/Febem iniciava uma 
fase de franco questionamento da sociedade em 
relação aos seus métodos de trabalho e resultados. 
Tal processo daria origem ao desmonte da 
instituição, que ocorreu concomitante ao processo 
de reabertura política do país e do movimento 
constituinte. Em razão dos convênios firmados com 
a Funabem, através do trabalho das prelazias, 
pastorais e outras entidades socioassistenciais, a 
Igreja conhecia o projeto Funabem/Febem por 
dentro. Estava à par das violências que ocorriam nas 
instituições públicas, assim como da violação de 
direitos aos quais os meninos e meninas estavam 
sujeitas nas ruas das grandes cidades e nas delegacias 
de polícia, por exemplo. 

É interessante perceber que, na cidade de São 
Paulo, onde a Pastoral do Menor emergiu com força 
ainda nos anos 1970, Funabem e Arquidiocese de 
São Paulo possuíam quadros em comum, dada a 
concomitância do trabalho realizado junto aos 
“menores” pelas ruas da cidade. Em função dessa 
coincidência ocorre a aproximação entre os técnicos 
da Febem/SP e D. Luciano Mendes, que buscam na 
experiência da diocese uma proposta ao modelo 
vigente de liberdade assistida implantado pela 
Febem. Noutras palavras, é a comunidade 
profissional quem busca a Igreja, e D. Luciano em 
especial, para a conjunção de forças, por entendê-los 
como referências nas ações sociais e em metodologias 
de atendimento que fugiam à lógica repressiva da 
institucionalização estatal (Della Giustina, 1987, p. 
51). 

Com o processo de reabertura democrática 
em curso, a atuação divergente da Igreja em relação à 
ditadura ficou mais evidente, o que fora em grande 
medida corroborado pelos agentes públicos e da 
Funabem em especial. De um lado, o debate sobre a 
proposta constitucional, que se desenvolveu nos 
anos de 1986 e 1987, demonstra o engajamento da 
Igreja, que se fez representar por religiosos ou pelo 
laicato junto às subcomissões da Assembleia 
Nacional Constituinte. Para Vinícius Wohnrath 
(2017), a mobilização do catolicismo no debate 
público brasileiro foi intensa nos anos 1980, por 
exemplo, exercendo pressão para que a Constituinte 
contasse com participação de diferentes agentes e 

253 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

experts, ao invés de ser redigida por uma Comissão 
de Notáveis, como queria o regime.  

A Constituinte iniciou os trabalhos em 
fevereiro de 1987. A Igreja Católica e em especial a 
CNBB, teve atuação marcante em duas 
subcomissões: a Subcomissão da reforma Agrária, 
com destaque para os membros da Pastoral da Terra; 
e a Subcomissão do Menor – como ficou conhecido 
o grupo que discutiu os direitos infantojuvenis e as 
pautas relativas às famílias. Segundo Wohnrath, na 
subcomissão do Menor havia 16 constituintes das 
casas legislativas brasileiras, além de um conjunto de 
expositores externos chamados a discorrer sobre 
temas como o casamento, o aborto, a educação e os 
direitos das crianças em geral. Na referida 
subcomissão, 15 expositores externos foram ouvidos, 
dos quais 5 representavam ou estiveram presentes a 
convite da CNBB, com destaque para D. Luciano 
Mendes, fundador da primeira Pastoral do Menor 
no Brasil e um dos responsáveis por levar o tema da 
menoridade para a Campanha da Fraternidade, no 
mesmo ano. Enquanto na primeira subcomissão 
mencionada a posição da Igreja – de defesa da 
reforma agrária, dos direitos dos trabalhadores rurais 
e dos trabalhadores sem-terra – foi no geral preterida 
ou esvaziada, devido ao peso de outros interesses ali 
representados, na subcomissão do Menor seu capital 
simbólico predominou (Wohnrath, 2017). Os 
agentes pastorais, incluindo as alas do laicato, 
orientaram a construção da doutrina e foram 
acompanhados por representantes de outras 
entidades de defesa dos direitos das crianças e dos 
adolescentes. Na letra da lei da nova Constituição, 
eliminou-se a distinção entre “crianças” e “menores”; 
esta última, uma qualificação estigmatizada das 
infâncias pobres, carenciadas e marginalizadas, as 
quais recaíam ações socioassistenciais paliativas e 
violentas. Para o autor, a Igreja saiu vencedora dos 
debates constituintes no campo da família e dos 
direitos das crianças e adolescentes: 

 
Bastou que os primeiros expositores alinhados aos 
católicos discursassem nas audiências públicas 
para que a Igreja exercesse sua dominância moral, 
que pode ser medida desde o controle das 
temáticas até a reverência com que seus membros 
foram tratados pelos constituintes, especialmente 
os militantes da Pastoral do Menor e o presidente 
da Conferência. Esse movimento foi facilitado 

pela própria natureza da Subcomissão, afinal, 
regular a vida privada é uma pauta histórica da 
Igreja. A manutenção do casamento, a educação 
das crianças e a crítica ao aborto não constituem 
cisões entre os setores do episcopado em disputa 
pelo controle da CNBB, cuja divergência maior 
reside em bandeiras mais novas, criadas a partir 
dos anos 1960 (Wohnrath, 2017, p. 254). 
 
No que se refere à composição de redes em 

defesa dos direitos das crianças e dos adolescentes, 
importa destacar que os membros católicos que 
atuaram na Subcomissão do Menor optaram por 
agir de forma omissa em relação à composição 
familiar e às famílias formadas fora do matrimônio, 
sempre que o bem-estar das crianças e dos 
adolescentes e seus direitos estivessem em pauta. Isso 
é significativo, pois demonstra como, grosso modo, a 
Igreja optou por relativizar alguns de seus dogmas, 
aos quais esteve e está historicamente vinculada, 
como o casamento indissolúvel, para defender o 
interesse superior da criança na atenção aos seus 
direitos. A noção das infâncias como tuteladas e 
submetidas ao direito, ao invés de detentora de 
direitos que delas emanam, também foi discutida 
nesta chave, “servindo como suporte para o 
reconhecimento jurídico de outras formas de 
convivência privada. Iniciou-se o desmonte da 
política menorista e do Código de 1979, principal 
pauta da Pastoral do Menor” (Wohnrath, 2017, p. 
258). 

A Doutrina da Proteção Integral, adotada 
pela Constituição e, posteriormente, pelo Estatuto 
da Criança e do Adolescente, concretizou uma nova 
identidade política, como resultado do trabalho de 
uma profusão de vozes e agentes que haviam se 
distinguido pela militância em favor das crianças e 
dos adolescentes. Essa identidade, que se opunha à 
Doutrina da Situação Irregular e seus parâmetros de 
atuação correcional-repressivo e assistencialista, a 
qual representava o “menor” como um feixe de 
carências (Vogel, 2011), expressa-se na redação do 
Art. 227 da Constituição Federal:  

 
É dever da família, da sociedade e do Estado 
assegurar à criança e ao adolescente, com absoluta 
prioridade, o direito à vida, à saúde, à alimentação, 
à educação, ao lazer, à profissionalização, à cultura, 
à dignidade, ao respeito, à liberdade e à 
convivência familiar e comunitária, além de 

254 



A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

colocá-los a salvo de toda forma de negligência, 
discriminação, exploração, violência, crueldade e 
opressão (Brasil, 1988). 
 
A mesma redação é adotada no Art. 4º do 

Estatuto da Criança e do Adolescente. A referida 
legislação, em seu Art. 3º, Parágrafo único, atesta a 
positivação do ideário dos direitos das infâncias e 
juventudes no Direito brasileiro. Sua redação 
expressa as lutas em torno de uma lei que amparasse 
“todas as crianças e adolescentes, sem discriminação 
de nascimento, situação familiar, idade, sexo, raça, 
etnia ou cor, religião ou crença”, ou ainda, qualquer 
“deficiência, condição pessoal de desenvolvimento e 
aprendizagem, condição econômica, ambiente 
social, região e local de moradia ou outra condição 
que diferencie as pessoas, as famílias ou a 
comunidade em que vivem” (Brasil, 1990). 

 
 

O discurso da Pastoral do Menor na 
defesa dos direitos infantojuvenis 

 
A criação de Pastorais do Menor a partir das 

Arquidioceses brasileiras seguiu um caminho 
singular em relação aos processos históricos de 
institucionalização no Brasil, que costumaram 
difundir para as capitais dos estados e destas, para 
cidades menores, a experiência da matriz nacional. 
Essa foi, por exemplo, a trajetória histórica das 
autarquias criadas no Brasil República, e em especial 
quando se considera as entidades de assistência e de 
gestão das políticas sociais voltadas às infâncias e 
juventudes, como o projeto Funabem-Febem (Vogel, 
2011; Rizzini, 2000). A Pastoral do Menor de 
abrangência nacional, por sua vez, articulou-se quase 
10 anos após a criação da primeira pastoral regional, 
em 1977 – a da Arquidiocese de São Paulo, sob a 
condução de D. Luciano Mendes de Almeida. No 
Rio de Janeiro, a Arquidiocese dirigida por D. 
Eugênio Sales fundou a Pastoral do Menor em 1984, 
seguida pela Arquidiocese de Minas Gerais, em 
1987. Com data de fundação incerta, a Pastoral do 
Menor da Arquidiocese da Paraíba está também 
entre as mais antigas do país.5 

De acordo com a historiadora Elisangela 
Machieski (2017), uma vez organizada enquanto 
Pastoral do Menor, seus agentes atuaram de forma 

protagônica junto ao Fórum Permanente das 
Entidades Não-Governamentais dos Direitos das 
Crianças e Adolescentes, coletivo formado durante o 
processo de redemocratização que permitiu a 
construção de redes com estruturas capazes de levar 
o ideário dos direitos das crianças aos mais diversos 
espaços do território nacional. O chamamento para a 
contribuição das comunidades eclesiais de base na 
Assembleia Nacional Constituinte, bem como a 
pulverização do ideário dos direitos das infâncias e 
juventudes, deu-se através da produção de material 
informativo e educativo que destacava a 
responsabilidade de que a obra pastoral, em 
continuidade ao trabalho realizado por Jesus Cristo, 
se voltasse às crianças e aos adolescentes em situação 
de vulnerabilidade.  

No âmbito da Igreja Católica, através da 
Pastoral do Menor de São Paulo, diferentes agentes 
de promoção das infâncias reuniram-se, a partir de 
1981, para a realização das Semanas Ecumênicas do 
Menor. Nesses espaços floresceram estratégias de 
aproximação dos agentes com as crianças e os 
adolescentes vulnerabilizados, tal como abordagens 
de rua e valorização do seu protagonismo como 
instrumentos de transformação da sociedade e de sua 
própria situação (Guedes, 2018). Essa postura 
dialogava intimamente com a concepção de sujeitos 
de direitos que deles emanam, e não como objetos de 
um direito que lhes é alheio. Espírito do momento 
da redemocratização, tal ideário que tomava as 
infâncias e as adolescências como partícipes e 
construtoras dos próprios serviços se expressa no 
lema, ainda hoje entoado pelos coletivos 
infantojuvenis: “nada para nós, sem nós”. 

Desde que a Pastoral do Menor (doravante, 
PAMEN) foi criada, em 1987, partindo das 
experiências de pastorais estaduais, um conjunto de 
documentos foi construído tendo em vista a sua 
institucionalização e a produção de itinerários de 
formação de agentes. Dentre os documentos mais 
importantes para a reflexão sobre o serviço da Igreja 
Católica através da referida pastoral – e a partir dos 
quais pode-se apreender colaborações e apropriações 
singulares sobre o ideário dos direitos das crianças e 
dos adolescentes – destacam-se as suas cartilhas de 
formação, em especial aquela que propõe contar a 
História da Pastoral do Menor (Figura 1). Importa 
destacar que os documentos referentes à PAMEN, 

255 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

inclusive o acima mencionado, possuem data de 
publicação que avança sob o período da 
redemocratização, mas que aqui serão considerados 
como resultado de uma reflexão que emerge naquele 
momento histórico.6 O livreto intitulado História 
da Pastoral do Menor, em particular, não está 
datado. É possível afirmar que não é anterior a 1990, 
pois no perfil esperado para o agente pastoral lê-se 
que o aspirante deve ser “defensor da causa” e 
“militante do ECA” (CNBB, s/d, p. 27) o que 
informa que o Estatuto da Criança e do Adolescente 
já havia sido sancionado quando o livreto fora 
impresso.7 

​ Este documento foi construído como 
caderno de formação, sendo a trajetória do serviço 
trazida como fundamental para a instrução de 
agentes. Nele, a PAMEN se apresentava consciente 
“da importância de manter a sua história viva nas 
mentes e querida nos corações” (CNBB, s/d, s/p). O 
livreto está dividido em três partes: “O surgimento 
no quadro”, que traz os antecedentes e eventos que 
marcaram a opção da Igreja pelo menor; os critérios 
teológicos, pastorais e eclesiais, a metodologia do 
serviço, sua identidade e mística, sintetizados em 
“Um rosto diferente”; e “A organização”, que 
apresenta a pastoral como construção de suas 
Assembleias Nacionais de 1993 e de 1996, além do 
listado com o perfil desejado para o agente da 
Pastoral do Menor. Ao abordar a tradição da Igreja 
na assistência às crianças empobrecidas, o caderno de 
formação destacou a singularidade dos serviços das 
Pastorais Sociais e da Pastoral do Menor, em especial, 
naqueles novos tempos marcados pela sua 
emergência: 

 
Podemos, porém constatar que muitas destas 
soluções careciam de uma postura crítica diante da 
situação socioeconômica em que vivia e vive o 
povo brasileiro. Muitas destas soluções partiam do 
pressuposto de que a ordem estabelecida era 
fundamentalmente boa. Pobreza, miséria, crianças 
na rua eram soluções peculiares, que 
representavam uma parte da população que não 
tinha sabido vencer na vida (CNBB, s/d, p. 2). 
 
É importante perceber que, junto com trazer 

a expertise e o capital simbólico da Igreja com as 
questões sociais, a PAMEN apontava, na ordem do 
discurso sobre si, para uma mudança de 

entendimento em relação àqueles que eram objetos 
do seu serviço. Nessa lógica, seria impreciso 
responsabilizar as populações vulneráveis por sua 
situação, pois havia “causas que são estruturais, 
políticas e econômicas geradoras dessa situação”, já 
que a pobreza no Brasil “não é uma questão de boa 
ou má vontade das pessoas” (CNBB, s/d, p. 2). 
Outro elemento singular no discurso da sua 
autoconstrução se refere a um modelo de 
intervenção sobre as infâncias que já não podia ser 
sustentado. Chama a atenção, nesse sentido, que o 
conceito de caridade não figura em nenhum 
momento, em qualquer dos livretos analisados. As 
comunidades e as instituições, “com a Pastoral do 
Menor, são chamadas a sentarem juntas na mesa de 
discussões e proposições novas”, diante de uma 
consciência em que o “papel das Igrejas não pode se 
resumir a ‘esconder’ crianças e adolescentes dentro 
de paredes e muros institucionais” (CNBB, s/d, p. 
3). 

A Igreja que se levanta a favor do “menor”, e 
que constrói, ao mesmo tempo em que se alinha, aos 
preceitos dos direitos humanos das crianças e dos 
adolescentes, é inicialmente uma Igreja crítica de si 
mesma. Nos livretos, bem como na narrativa do Pe. 
Della Giustina, se destaca uma autoimagem da Igreja 
outrora interessada nas crianças apenas em função 
da catequese. Por não serem do interesse da 
oficialidade católica, preocupada com uma 
aproximação com as esferas de poder, a atuação 
pastoral junto aos meninos e meninas tendo em vista 
seus direitos não havia formado parte, até então, da 
narrativa oficial da Igreja. Os discursos sobre a gestão 
das infâncias nesse momento histórico – em que os 
seus direitos são os marcos que inspiram as políticas 
e propostas vindouras – dialogavam de maneira 
crítica com a tradição brasileira de institucionalizar 
as crianças e os adolescentes pobres e/ou em situação 
de vulnerabilidade, aí incluídos aqueles a cargo de 
segmentos católicos. Neste sentido, é significativo 
que, no contexto da redemocratização, tenham sido 
os técnicos da Febem/SP a buscar a Arquidiocese de 
São Paulo (Della Giustina, 1987), identificando na 
sua penetração em diversos setores sociais a 
possibilidade de incorporar a comunidade num 
enfrentamento à política de institucionalização, para 
estabelecer novos marcos civilizatórios para as 
infâncias e juventudes. 

256 



A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

O livreto sobre a História da Pastoral do 
Menor expressou uma consciência de que a Igreja 
encaminhava, a partir do Concílio Vaticano II e das 
Conferências de Medellín e Puebla, uma nova ótica 
da estrutura social, que teve como consequência a 
reorganização de sua ação pastoral. A opção pelos 
pobres como fundamento teológico de luta por um 
novo mundo, principal diferencial no discurso da 
Igreja naqueles eventos, orientou a Pastoral do 
Menor no sentido de que “o importante é identificar 
no menor a força desencadeadora de todo um 
processo de reorganização social” (CNBB, s/d, p. 7). 
O “menor”, como vulnerabilidade da infância, é o 
“mais pobre entre os excluídos”, “pessoas em 
condições especiais de desenvolvimento, que são 
sujeitos da história, que possuem o ‘direito de ter 
direitos’” (CNBB, s/d, p. 9-10). Carregada de fé e de 
mística, a Pastoral do Menor aspirava uma Igreja 
singular e uma sociedade “despojada, servidora e 
dialogal” (CNBB, s/d, p. 8). Isto é corroborado pela 
análise de Marconde de Souza Guedes (2018, p. 
106), que compreende D. Luciano Mendes como 
parte “daquele expressivo grupo de bispos que, 
inspirados no Concílio Vaticano II [1965] e na 
Assembleia Episcopal de Medellín [1968], se 
dispuseram a levar avante um projeto de renovação 
pastoral no Brasil”. Elegendo o “menor” como o 
epicentro de um novo projeto de sociedade, o grupo 
promoveu um intenso trabalho de sensibilização, 
desenvolvido ao longo de mais de 20 anos, 
abrangendo o catolicismo em todas as suas 
dimensões – o debate público, as instituições e o 
catolicismo popular. 
 

Figura 1 – Caderno de formação História da 
Pastoral do Menor. 
Fonte: CNBB, s/d. Acervo Cáritas Criciúma/SC. 

Quando, nos cadernos de formação, a 
PAMEN apresenta seus fundamentos 
bíblico-teológicos, o faz no sentido de conduzir um 
entendimento acerca de suas ações, entendimento 
este que vincula intimamente uma interpretação 
bíblica “aplicada” ao contexto em tela aos 
ensinamentos deixados por Jesus Cristo. No 
livreto-documento Projeto Político da Pastoral do 
Menor (Figura 3), é possível apreender uma leitura 
teológica profunda em relação ao serviço e seu lugar, 
ao mesmo tempo, plural e singular, na defesa da vida 
e dos direitos das crianças e dos adolescentes em 
relação a outros organismos e entidades. Os 
fundamentos bíblico-teológicos apresentados dizem 
respeito à iluminação das ações e motivação da 
Pastoral do Menor, que encontravam amparo na 
palavra divinamente inspirada, mas cuja 
interpretação era histórica, contextual, que 
convocava irmãos e irmãs em Cristo a construir na 
terra o reino de Deus. O postulado ecoa claramente 
na Constituição Pastoral Gaudium et Spes [1965], 
que afirma: 

 
Entre os laços sociais, necessários para o 
desenvolvimento do homem, alguns, como a 
família e a sociedade política, correspondem mais 
imediatamente à sua natureza íntima; outros são 
antes fruto da sua livre vontade. No nosso tempo, 
devido a várias causas, as relações e 
interdependências mútuas multiplicam-se cada 
vez mais; o que dá origem a diversas associações e 
instituições, quer públicas quer privadas. Este 
facto, denominado socialização, embora não esteja 
isento de perigos, traz, todavia, consigo muitas 
vantagens, em ordem a confirmar e desenvolver as 
qualidades da pessoa humana e a proteger os seus 
direitos (Vaticano II, S/d, s/p). 
 
Diante dessa leitura e inspiração, a 

solidariedade foi mobilizada como motivação mais 
profunda do engajamento que pauta a fé cristã, pois 
“é a fé concretizando-se em obras” (CNBB, 1999, p. 
25), e que guarda íntima relação com a profetização 
daquele então atual tempo histórico: 

 
A Pastoral do Menor sonha o sonho dos profetas, 
o sonho de Deus, o sonho de Jesus Cristo. E são os 
textos bíblicos que ajudam a iluminar o campo 
específico de atuação. [...] A estrutura que provoca 
a morte prematura e não permite que a vida seja 

257 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

vivida em plenitude, precisa ser combatida. [...] 
Crianças que não vivam apenas poucos dias é 
expressão de que se instaurou um novo céu e uma 
nova terra. Pois a história da Bíblia mostra que em 
épocas de fortes crises sempre surgem minorias 
incômodas, feitas de viúvas como Ruth, mães 
solteiras como Agar, parteiras como Sefra e Fua, 
escravos fugitivos como Moisés... para defender a 
vida ameaçada das crianças (CNBB, 1999, p. 
12-13). 
 
A realidade apresentada pela fundamentação 

bíblico-teológica esclarece como a Pastoral do Menor 
compreendia sua ação prática: como manifestação 
do Espírito Santo sobre pessoas que, tal como 
noutros momentos de crise, pobreza, 
vulnerabilidade e marginalização, se levantaram em 
favor das crianças, pois este fora o ensinamento do 
próprio Cristo, que assim também o fez: “Deus 
ouviu os gritos da criança do jeito que ela está aí” 
(Gn 21, 17-19), ou seja, como se apresenta no seu 
tempo e contexto. Essa revelação sobre a opção de 
Deus pelas crianças, que não se limita ao tempo 
bíblico, está também em “Quem receber em meu 
nome uma destas crianças, estará recebendo a mim” 
(Mc 9, 37), que a Campanha da Fraternidade de 
1987 transformou em “Quem acolhe o Menor, a 
mim acolhe” (Figura 2). 

 

 
Figura 2 – Livreto da Campanha da Fraternidade de 
1987. 
Fonte: CNBB (1987). 

 

A defesa do menor enquanto posição 
societária pautada na ótica de sujeitos de direitos 
aparece, em uníssono, na narrativa histórica traçada 
pelo padre Joacir Della Giustina: “a Bíblia não 
conhece a formulação dos Direitos Humanos, 
defende, porém, o direito do órfão, da viúva, do 
pobre... conhece o direito e a justiça que deve ser 
praticada com os oprimidos” (1987, p. 74). Assim, a 
Pastoral se reservava um lugar de atuação na 
dimensão profética, vendo a realidade a partir da 
situação “do menor” e denunciando as distorções 
sociais que geravam a sua marginalização. 
Estimulando as iniciativas de cunho comunitário, 
propunha ser “a pastoral renovadora da própria vida 
da Igreja, porque o menor é a própria vida em 
profecia” (Della Giustina, 1987, p. 66). 

Nesse quadro de incorporação da realidade 
vivida pelas crianças e pelos adolescentes 
marginalizados, na perspectiva de direitos e cuidados 
que lhes são negados, parece evidente a 
especificidade da posição da Igreja em relação a 
outras fontes de discurso que mobilizavam o ideário 
dos direitos: situava-se no menor como “revelação 
histórica de Jesus Cristo [...] ele é o Deus feito 
pobre” (Della Giustina, 1987, p. 67), que deve ser 
acolhido. Tal interpretação da missão pastoral foi o 
elemento singular de mobilização da Igreja em prol 
da “causa do menor”. Como sustenta a historiadora 
Elisangela Machieski (2021), a mobilização nacional 
da Igreja Católica, desde a Campanha da 
Fraternidade de 1987, levou a questão da 
menoridade para públicos não sensíveis a outras 
fontes de discurso – tal como as mídias e os discursos 
acadêmicos, por exemplo. A amplitude alcançada 
pela Campanha da Fraternidade se operou através de 
mecanismos próprios da ação pastoral: a leitura 
incentivada pelas comunidades eclesiais de base; a 
reprodução do ideário no âmbito familiar, como 
parte do trabalho místico da Campanha; e a 
vinculação do propósito político-pedagógico do 
tema às reflexões teológicas, cujo ápice é a 
interpretação que vê no martírio do menor, um 
Jesus sofredor.8 

Em que pese a condução pastoral no âmbito 
dos direitos, que coadunava com outras fontes de 
discurso, a especificidade da Pastoral do Menor se 
apresentou, além da inspiração bíblico-teológica, 

258 



A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

através de uma mística que lhe era própria, e que 
podia ser descrita da seguinte maneira:  

 
É a força do Espírito da Vida agindo em nós, que 
dá entusiasmo e ânimo para o trabalho. É uma 
espécie de motor secreto do compromisso do 
agente com as meninas e meninos empobrecidos, 
que sustenta sua esperança e dá forças para 
continuar agindo. [...] A mística da Pastoral do 
Menor é esse motivo escondido que responde à 
pergunta: “Por que faço aquilo que faço?”. É 
através de sua mística que a Pastoral do Menor se 
manifesta como presença da Igreja na defesa da 
vida (CNBB, 1999, p. 24). 
 

No Projeto Político da Pastoral do Menor, enquanto 
a mística justificava a vinculação teológica do 
catolicismo com a ação social, a análise de 
conjuntura aportou dados do Instituto Brasileiro de 
Estatística (IBGE) e da Associação Brasileira 
Multiprofissional de Proteção à Infância e 
Adolescência (ABMPIA) para corroborar o ainda 
necessário engajamento católico com a realidade 
social do país. Para o ano de 1999, a conjuntura 
apontava cerca de 40% da população infantojuvenil 
brasileira em situação de miserabilidade, vivendo em 
grupos familiares cuja renda não passava de meio 
salário-mínimo (CNBB, 1999). O 
livreto-documento mobilizava um círculo vicioso 
que envolvia a criança, primeiro, vulnerabilizada, em 
vivência de rua, e paulatinamente encaminhada ao 
trabalho precário e ao conflito com a lei. Essa 
trajetória da experiência da menoridade, como 
abordada, não havia sido transformada em relação ao 
paradigma menorista, que persistia vigente nos anos 
1990, fosse na cultura das forças policiais, na 
institucionalização ou no senso comum, 
interpelando a Igreja e a Pastoral a um trabalho de 
sensibilização que avançou no período da Nova 
República. 

 

Figura 3 – Caderno de formação Projeto Político da 
Pastoral do Menor. 
Fonte: CNBB (1999). Acervo Cáritas Criciúma/SC. 

 
Dentre os fatores conjunturais que 

inviabilizavam avançar sob os direitos das crianças e 
dos adolescentes estavam as imposições 
“protagonizadas pelo Fundo Monetário 
Internacional no quadro das políticas de ajuste 
estrutural”, a privatização de setores econômicos 
estratégicos e um “redimensionamento do Estado, 
restringindo-se o seu papel regulador dos 
mecanismos do mercado” (CNBB, 1999, p. 15). No 
documento, a Pastoral colocava em questão a 
capacidade e a vontade política do Estado brasileiro 
em cumprir as promessas da redemocratização no 
campo dos direitos. Tão logo tenha sido instituída 
uma nova ordem política e social, a realidade 
apontava para o “reaparecimento de tentativas de 
compensação de pendor assistencialista”, uma fraca 
permeabilidade à participação direta da sociedade na 
defesa dos direitos das crianças e, ainda, “tendências 
para a criminalização excessiva das condutas dos 
adolescentes, os quais, com demasiada facilidade, são 
enviados para instituições de internação” (CNBB, 
1999, p. 17). A Pastoral denunciava, portanto, na 
democratização em curso, a permanência da cultura 
assistencialista e dos padrões punitivos que haviam 
caracterizado a conduta do estado ditatorial em 
relação às crianças e aos adolescentes. 

Parece relevante destacar que, ao contrário das 
demais entidades de proteção e defesa dos direitos 
das crianças e dos adolescentes, as iniciativas católicas 
vinculadas às Pastorais Sociais continuaram 
utilizando a designação “menor”, embora 
estrategicamente. Na PAMEN, a denominação 
“menor” a compor o quadro específico de atuação 

259 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

pastoral foi uma decisão política assumida pela 
própria CNBB, decisão que enseja apresentar-se 
avessa à acepção histórica da menoridade como 
estigma: “a Pastoral do Menor não entende por 
‘menor’ a caracterização estigmatizante adotada 
pelas políticas contemporâneas ao Código de 
Menores”, mas sim buscando manter viva a mística 
evangélica de acolhida dos pequenos, tal como 
expresso no lema da Campanha da Fraternidade – 
“Quem acolhe o menor, a mim acolhe” 
(Institucional, Pastoral do Menor Nacional, s/d, 
n/p). Compreende, por fim, o menor como “aquela 
criança e adolescente empobrecido, esquecido, 
rejeitado e excluído dentre todos” (Institucional, 
Pastoral do Menor Nacional, s/d, n/p). Nessa 
acepção, a Pastoral do Menor se apresentava como 
serviço ainda necessário no Brasil já democrático, 
pois, apesar da construção dos instrumentos de 
proteção, persistiam, outrora e ainda hoje, como 
expresso na cartilha, os massacres coletivos 
estruturais, a criminalização excessiva, os 
maus-tratos, o abuso e a exploração infantojuvenil, a 
gravidez precoce, o trabalho e a exclusão escolar.  
 
 
Considerações finais 
 

Celebra-se no dia 27 de agosto, desde 2017, o 
Dia da Pastoral do Menor, homenageando seu 
fundador, D. Luciano Mendes, que faleceu nessa 
data no ano de 2006, tamanha fora sua contribuição 
ao temário – seja como Bispo auxiliar da 
Arquidiocese de São Paulo (1976-1988), durante seu 
episcopado na Arquidiocese de Mariana 
(1988-2006) ou na presidência da CNBB 
(1987-1995). Ademais da referência inequívoca com 
a “causa do menor”, D. Luciano, tal como D. Paulo 
Evaristo Arns, figura na história da Igreja como um 
agente que logrou difundir uma leitura da realidade 
política e social à luz da religião, da qual emergiu um 
novo tempo para a Igreja Católica no continente 
americano, mas no Brasil em especial, no período da 
redemocratização.  

Na interlocução que se buscou demonstrar 
entre a Pastoral do Menor, seus documentos de 
formação e o ideário dos direitos, é possível perceber 
como a Pastoral interpretou a realidade social do 
“menor” a partir de fundamentos bíblico-teológicos 

que dotavam de sentido sua ação, e a partir dessa 
interpretação desenvolveu estratégias inovadoras – 
pedagógicas, inclusive – para lidar com essas 
infâncias e sensibilizar diferentes públicos em relação 
ao conjunto de direitos que deviam ser observados 
em relação a elas. Tais estratégias foram adotadas, 
por exemplo, pelas entidades públicas de assistência, 
que procuraram articular-se com os agentes pastorais 
para propor, no âmbito da construção da Nova 
República, novos marcos civilizatórios que 
incorporassem o ideário dos direitos humanos das 
crianças e dos adolescentes. 

Cumpre destacar, ainda, que as 
especificidades da atuação da Pastoral do Menor na 
defesa dos direitos das crianças e dos adolescentes – 
movimento em que foi partícipe, ora protagonista, 
ora coadjuvante, mas sempre ente composto com 
outras fontes de discurso – apontam para uma 
sensibilização de públicos massivos, mas, no detalhe. 
Ou seja, utilizou seu capital simbólico, expressivo em 
um país tão religioso como o Brasil, para sensibilizar 
comunidades e famílias a partir de uma lógica e 
fundamentos que lhes eram inteligíveis. A imagem 
do “menor” com um Jesus sofredor, e as diversas 
passagens bíblicas nas quais Jesus se refere aos que 
sofrem, aos injustiçados e aos vulneráveis, 
tornaram-se mensagens que ganharam os ouvidos do 
catolicismo popular, comunitário, que por outras 
vias e outras fontes de discurso, não haviam sido 
atingidos.  

 
 

Notas 
 
1 A pesquisa que deu origem a esta narrativa histórica é 
resultado do pós-doutoramento da autora, realizado 
junto ao Programa de Pós-graduação em 
Desenvolvimento Socioeconômico da Universidade do 
Extremo Sul Catarinense, sob supervisão do Prof. Dr. 
Ismael Gonçalves Alves. 

2 Como ficou popularmente conhecido, o Pacto das 
Catacumbas foi um encontro paralelo ao Concílio, 
ocorrido em novembro de 1965 na catacumba de 
Domitila para pactuar a rejeição dos privilégios do poder e 
a eleição dos pobres como centro de seu ministério 
pastoral. Cf. Souza, 2019. 
3 O exemplo da arquidiocese de Florianópolis é 
significativo: de acordo com a historiadora Clarice 
Bianchezzi, D. Afonso Niehues assume em 1967 o 
arcebispado “com a missão de colocar em prática os 

260 



A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

indicativos renovadores na Igreja catarinense à luz do 
Concílio Vaticano II”,  já que o arcebispo titular, D. 
Joaquim Domingues de Oliveira, francamente 
tradicionalista, “não tinha ânimo para tal intento, mesmo 
porque não concordava com esses princípios inovadores 
oriundos do Concílio” (Bianchezzi, 2012, p. 114). 
4 Trata-se de um método de atuação pastoral 
desenvolvido pela Igreja Católica no contexto em tela, e 
que no Brasil foi incorporado pelas Comunidades 
Eclesiais de Base e pelas Pastorais propriamente ditas. 
Consistia em observar criticamente os problemas do 
cotidiano das comunidades para promover intervenções 
que trouxessem melhorias no campo do bem-estar 
individual e coletivo. Cf. Borán, 1981. 
5 Com base na documentação coletada junto à Caritas 
Criciúma, foi possível mapear as Pastorais mais antigas do 
Brasil, a partir das cartilhas produzidas por estas secionais. 
O site da Pastoral do Menor encaminha para as entidades 
estaduais, onde a partir do cruzamento das informações 
foi possível confirmar o listado apresentado. 
6 Os documentos que compõem a análise foram 
digitalizados a partir do acervo da Pastoral do Menor da 
cidade de Criciúma/SC. O acervo foi gentilmente 
colocado à disposição da pesquisa pela Sra. Neuza Mafra, 
que assumiu a função de secretária da PAMEN Nacional 
no final dos anos 1990 e exerceu trabalho pastoral na 
região sul do estado de Santa Catarina naquele momento. 
Agradecemos também a gentileza da historiadora 
Elisangela da Silva Machieski, que realizou a 
sistematização do acervo digitalizado e compartilhou os 
documentos com as autorias. 
7 Um terceiro documento seria de interesse para a análise, 
o livreto Princípios, Diretrizes e Organização, o qual 
sintetiza a história, o projeto político e a organicidade da 
teia formada pela oficialidade da Igreja no Brasil em sua 
divisão administrativa, as pastorais sociais e a Pastoral do 
Menor em si. Ocorre que o documento foi aprovado 
durante a VIII Convenção Nacional da PAMEN, 
realizada em Belo Horizonte/MG no ano de 2014, fórum 
de discussão significativamente afastado, portanto, tanto 
do período da redemocratização quanto do primeiro 
momento de implementação do Estatuto, que ocorreu na 
década de 1990. Cf. CNBB, 2014. 
8 A analogia figura como instrumento central no 
livro-base da Campanha da Fraternidade de 1987. Nele, o 
filho da prostituta, o menor abandonado e o menor 
trabalhador aparecem como martirizados, cada qual com 
sua “cruz”. Ver: CNBB, 1987. 
 
 
 
 

Referências 
 

BIANCHEZZI, Clarice. D. Afonso Niehues: 
Memórias da rede de proteção aos perseguidos pelo 
regime militar em Santa Catarina. Revista 
Expedições: Teoria da História & Historiografia v. 
3, n. 2, p. 113-129, jul./dez. 2012. 
 
 
BORAN, Jorge. O senso crítico e o método Ver, 
Julgar e Agir para pequenos grupos de base. São 
Paulo: Edições Loyola, 1981. 
 
 
BRASIL, 1988. Constituição da República 
Federativa do Brasil de 1988. 
 
 
BRASIL, 1990. Estatuto da Criança e do 
Adolescente. Lei n. 8.069, de 12 de julho de 
1990. Dispõe sobre o Estatuto da Criança e do 
Adolescente e dá outras providências.  
 
 
BRITES, Olga; NUNES, Eduardo Silveira Netto 
Nunes. Contra a redução da menoridade penal no 
brasil: o centro de defesa dos direitos humanos de 
Osasco, fim dos anos 1970. Projeto História, São 
Paulo, n. 54, pp. 49-82, set./dez. 2015.  
 
 
CARVALHAL, Juliana Pinto. A serviço da vida: a 
influência da Igreja Católica na formação do 
Movimento Nacional de Defesa dos Direitos 
Humanos (1982-1986). 2007. Dissertação 
(Mestrado em História).Universidade Federal de Juiz 
de Fora. Juiz de Fora, 2007. 
 
 
CNBB. A história da Pastoral do Menor no 
Brasil. Cartilha. CNBB, s/d. 
 
 
CNBB. Campanha da Fraternidade. Texto-base. 
Brasília: Editora Sig, 1987. 
 
 

261 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 246-263, Jun/2025 

 

CNBB. Projeto Político da Pastoral do Menor. 
Cartilha. CNBB, 1999. 
 
 
CNBB. Princípios, Diretrizes e Organização. 
Cartilha. CNBB, 2014. 
 
 
DAMINELLI, Camila Serafim. Em caso de crime, 
por que não antecipar? Debates sobre menoridade 
na imprensa durante a vigência do Código de 
Menores (Santa Catarina, 1979 – 1990). História 
Revista, v. 23, n. 1, p. 128-147, 2018.  
 
 
DAMINELLI, Camila Serafim. Uma Fundação 
para o Brasil Jovem: Funabem, menoridade e 
políticas sociais para infância e juventude no Brasil 
(1964-1979). 2019. Tese (Doutorado em História). 
Universidade do Estado de Santa Catarina, 
Florianópolis, 2019. 
 
 
DELLA GIUSTINA, Joacir. A Pastoral do Menor 
no Brasil, hoje. Petrópolis: Vozes, 1987. 
 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio 
de Janeiro: Graal, 1979. 
 
 
GOMES, Paulo César. Os bispos católicos e a 
ditadura militar: a visão da espionagem. Rio de 
Janeiro: Record, 2014. 
 
 
GUEDES, Marcone de Souza. A opção pelos 
pequeninos: aspectos convergentes entre Medellín e 
a atuação de dom Luciano Mendes de Almeida na 
Pastoral do Menor. Annales Faje, v. 3, n. 5, p.  
105-113, 2018.  
 
 
INSTITUCIONAL. Pastoral do Menor 
Nacional. S/l, s/d, n/p. Disponível em: Institucional 
– Pastoral do Menor Nacional (wordpress.com). 
Acesso em: 28 ago. 2024.   
 

MACHIESKI, Elisangela da Silva. Infância, 
relações de gênero e o Ciclo da Marginalização na 
Campanha da Fraternidade de 1987. In: Anais 
eletrônicos do Seminário Internacional 
Fazendo Gênero 11 & 13th Women’s Worlds 
Congress, 30 de julho a 04 de agosto de 2017, 
Universidade Federal de Santa Catarina – UFSC, 
Florianópolis, SC. Disponível em:  
http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/resour
ces/anais/1499450098_ARQUIVO_Machieski.Oc
iclodamarginalizacao.FG.pdf. Acesso em: 05 out. 
2023. 
 
 
MACHIESKI, Elisangela da Silva. Quem acolhe o 
menor, a mim acolhe: a Campanha da Fraternidade 
de 1987 e a mobilização da Igreja Católica em prol 
da infância pobre e abandonada. Revista História: 
Debates E Tendências, v. 21, n. 2, p. 130-144, 
2021.  
 
 
MARTINS FILHO, João Roberto. A rebelião 
estudantil: 1968 – México, França e Brasil. 
Campinas/SP: Mercado das letras, 1996.  
 
 
MARTINS, Maria Marta; SOUZA, Kátia Menezes 
de. O dispositivo de menoridade e o governo das 
condutas. Forum Lingüistic, Florianópolis, v. 18, 
n. 2, p. 6299-6311, 2021.  
 
 
MOTTA, Rodrigo Patto Sá; CANELO, Paula. 
Estado e governo nas ditaduras brasileira (1964) e 
argentina (1976). In: LVOVICH, Daniel; MOTTA, 
Rodrigo Pato Sá (Orgs.). As ditaduras argentina e 
brasileira em ação: violência repressiva e busca de 
consentimento. Belo Horizonte: Editora UFMG. 
Los Polvorines: Ediciones UNGS, 2023, p. 19-48. 
 
 
PASSETTI, Edson. O que é menor. Editora 
Brasiliense, 1985. 
 
 
RESENDE, Haroldo de. A genealogia de Michel 
Foucault e a história como diagnóstico do presente: 

262 

https://pamennacionalorg.wordpress.com/sobre/#:~:text=A%20Pastoral%20do%20Menor%20n%C3%A3o,10%20de%20outubro%20de%201979.
https://pamennacionalorg.wordpress.com/sobre/#:~:text=A%20Pastoral%20do%20Menor%20n%C3%A3o,10%20de%20outubro%20de%201979.
http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1499450098_ARQUIVO_Machieski.Ociclodamarginalizacao.FG.pdf
http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1499450098_ARQUIVO_Machieski.Ociclodamarginalizacao.FG.pdf
http://www.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/1499450098_ARQUIVO_Machieski.Ociclodamarginalizacao.FG.pdf


A Pastoral do Menor na redemocratização brasileira: construindo o ideário dos direitos infantojuvenis 
Camila Serafim Daminelli, Ismael Gonçalves Alves 

elementos para a História da Educação. Cadernos 
de História da Educação, v. 19, n. 2, p. 335-344, 
2020.  
 
 
RIZZINI, Irma. Meninos desvalidos e menores 
transviados: a trajetória da assistência pública até a 
Era Vargas. In: PILOTTI, Francisco; RIZZINI, 
Irene (Orgs.). A arte de governar crianças: a 
história das políticas sociais, da legislação e da 
assistência à infância no Brasil. 3ª ed. São Paulo: 
Editora Cortez, p. 225-286, 2011. 
 
 
SADER, Eder. Quando novos personagens 
entraram em cena: experiências, falas e lutas dos 
trabalhadores da Grande São Paulo, 1970-80. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1988.  
 
 
SOUZA, Ney de. “Pobreza da Igreja”: História e 
Teologia do documento 14 da Conferência de 
Medellín. Caminhos, Goiânia, v. 17, n. 2, p. 
527-740, mai./ago. 2019. 
 
 
VANZELLA, José Adalberto. A Campanha da 
Fraternidade e a conversão da Igreja. Revista 
Teopráxis, v. 40, n. 134, p. 11-22, jan./jun. 2023. 
 
 
VATICANO II. Gaudium Et Spes. Sobre a Igreja 
no mundo actual. S/p. 1965. Disponível em: 
NFC-Constituicao-Pastoral-gaudium-et-spes.pdf 
(puc-campinas.edu.br). Acesso em: 28 ago. 2024. 
 
 
VOGEL, Arno. Do Estado ao Estatuto. Propostas e 
vicissitudes da política de atendimento à infância e 
adolescência no Brasil contemporâneo. In: 
RIZZINI, Irene; PILOTTI, Francisco (Orgs.). A 
Arte de governar crianças: a história das políticas 
sociais, da legislação e da infância no Brasil. 3ª ed. 
São Paulo: Cortez, p. 287 – 321, 2011. 
 
 
WOHNRATH, Vinicius Parolin. Duas dinâmicas, 
dois resultados: a Igreja Católica na Assembleia 

Nacional Constituinte 1987-1988. Pro-Posições, v. 
28, n. 3, 2017, p. 242-270. 

263 

https://www.puc-campinas.edu.br/wp-content/uploads/2016/03/NFC-Constituicao-Pastoral-gaudium-et-spes.pdf
https://www.puc-campinas.edu.br/wp-content/uploads/2016/03/NFC-Constituicao-Pastoral-gaudium-et-spes.pdf


  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.18 

As florestas de castanhais dentro da Amazônia Tocantina: experiências 
sociais, conflitos, alianças e resistências 

The chestnut forests within the Tocantina Amazon: social experiences, conflicts, alliances and resistance 
 

Adriane dos Prazeres Silva* 
 

Palavras-chave: 
Amazônia  
Conflitos 
Resistência 

Resumo: Este trabalho discute a imbricada relação entre as populações ancestrais de dentro 
da floresta amazônica e seus castanhais (Bertholletia excelsa), demonstrando ainda, as 
experiências sociais, alianças, conflitos e relações com os lugares de dentro desses territórios, 
no período de (1930- 1991). Para adentrar ao Bioma amazônico e suas teias de relações 
sociais arrolei e analisei fontes diversas dentre elas destaco: os processos de arrendamentos e 
aforamento do Instituto de Terras do Pará, os livros de titulação de terras, as memórias de 
moradores da região, os relatórios dos encontros de trabalhadores rurais do baixo Tocantins 
entre (1980-1990), panfletos, periódicos e cartilhas da diocese de Cametá e da Federação de 
Assistência Social e Educacional (FASE), bem como acervos da Superintendência para o 
desenvolvimento da Amazônia (SUDAM) e do Serviço de Proteção Indígena, (SPI) e 
acervos pessoais de sujeitos sociais que vivenciaram a luta pela posse da terra na Amazônia. 
O cotejamento desses acervos demonstram que essa floresta tropical latifoliada foi habitada 
de maneira intensa, sua gente compreende que ela está viva e que possui as suas lógicas, suas 
redes de sociabilidade, conflitos e resistências. Logo, a floresta amazônica não é um espaço 
amorfo e sem significado.  

Keywords: 
Amazon  
Conflicts 
Resistance 

Abstract: This work discusses the intertwined relationship between ancestral populations 
from the Amazon forest and their chestnut groves (Bertholletia excelsa), also demonstrating 
the social experiences, alliances, conflicts and relationships with places within these 
territories, in the period (1930-1991). To enter the Amazon Biome and its webs of social 
concerns, I listed and analyzed various sources, among which I highlight: the processes of 
leasing and tenure at the Pará Land Institute, the land titling books, the memoirs of 
residents of the region, the reports of meetings of rural workers from lower Tocantins 
between (1980-1990), pamphlets, periodicals and booklets from the Diocese of Cametá 
and the Federation of Social and Educational Assistance (FASE), as well as collections from 
the Superintendence for the Development of the Amazon (SUDAM) and the Indigenous 
Protection Service (SPI) and personal collections of social subjects who experienced the 
struggle for land ownership in the Amazon. The comparison of these collections 
demonstrates that this tropical broadleaf forest was intensely inhabited, it's people 
understand that it is alive and that it has its logic, its networks of sociability, conflicts and 
resistance. Therefore, the Amazon forest is not an amorphous and meaningless space.   

 
Recebido em 26 de outubro de 2024. Aprovado em 17  de junho  de 2025. 

 
 
 

Introdução 
 

Este artigo tem como objetivo explicar a 
relação imbricada entre as populações ancestrais de 

dentro da floresta amazônica e seus castanhais 
(Bertholletia excelsa), demonstrando ainda, as 
experiências sociais, alianças, conflitos e relações com 
os lugares de dentro desses territórios, no período de 
(1930- 1991). Para adentrar ao Bioma amazônico e 

 
 
* Doutora em História social da Amazônia. Professora Adjunta II da Universidade do Estado do Pará. E-mail: 
adrianedosprazeres@gmail.com. 
 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.18


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 264-275, Jun/2025 

suas teias de relações sociais arrolei e analisei fontes 
diversas dentre elas destaco: os processos de 
arrendamentos e aforamento do Instituto de Terras 
do Pará, os livros de titulação de terras, as memórias 
de moradores da região, os relatórios dos encontros 
de trabalhadores rurais do baixo Tocantins entre 
(1980-1990), panfletos, periódicos e cartilhas da 
diocese de Cametá e da Federação de Assistência 
Social e Educacional (FASE), bem como acervos da 
Superintendência para o desenvolvimento da 
Amazônia (SUDAM) e do Serviço de Proteção 
Indígena, (SPI) e acervos pessoais de sujeitos sociais 
que vivenciaram a luta pela posse da terra na 
Amazônia.  

Para entender esse mundo se faz necessário 
adentrar ao seu bioma, apresentar a flora, fauna e 
clima. Nesse sentido é necessário discutir as vivências 
do grande inverno amazônico, que se caracteriza por 
ser os seis meses de chuvas mais intensas nessa região 
do norte do Brasil1. 

A partir de dezembro até o final de maio 
temos com mais frequência as chuvas torrenciais e os 
índices pluviométricos são de 2.300 mm ao ano, 
sendo que nas regiões de fronteiras podem alcançar 
3.500 mm. Durante o período os sapos-cururus e as 
cutacas coaxam altivamente, os cupins migram de 
suas casas para lugares mais elevados, e assistimos eles 
voarem, tanto dentro nas matas, quanto nas cidades 
– é tempo de reprodução-, o tempo das caças gordas 
está próximo – pacas, antas, queixadas estarão mais 
robustas. A partir do início das chuvas a quantidade 
do fruto do açaí começa a diminuir e chega a vez do 
muruci, bacuri, mari, uxi, bacaba, taperebá darem 
seus frutos, as sapucaias florescem e finalmente os 
primeiros ouriços de castanhas começam a cair2. 

Dentro da floresta o povo ancestral consegue 
encontrar também a cura das doenças, as plantas 
com suas folhas, caules, raízes, sem enumerar outras 
espécies pertencentes a outros reinos. Devo destacar 
ainda, que foi na convivência que as populações que 
moram ancestralmente no interior das matas 
aprenderam a viver com o que ela oferece. 

A floresta em pé é sinônimo de fartura, 
riquezas e diversidade, um desses exemplos está na 
coleta da borracha que ocorre durante o verão – é 
uma atividade que faz parte do cotidiano de trabalho 
de homens e mulheres da mata. Percebemos que a 
coleta do látex está amalgamada ao modo de vida 

desses sujeitos, mas o tempo dele, como já 
explicitado, é de junho a novembro. De dezembro a 
maio é o momento da coleta da castanha, quando o 
inverno amazônico determina a queda dos ouriços, 
portanto, o início da colheita. É preciso destacar que 
durante o terceiro quartel do período imperial até o 
início da primeira república a exportação da Hevea  
brasiliensis (HBK) acentuou-se, ou seja, entre 
1850-1900 houve uma aceleração na exportação e 
depois um decréscimo desse processo. 

O estado do Pará, em sua legislação agrária de 
1892, até 1966 tinha como prioridade o 
extrativismo, ou seja, havia o interesse em manter as 
matas em pé. Contudo, foi na década de 1930, ou 
seja, durante a vigência do governo de Getúlio 
Vargas e da interventoria de Magalhães Barata, que 
foram criadas leis mais específicas sobre o uso das 
terras de castanhais e a exportação desse produto.  

As legislações criadas possuem como um de 
seus escopos fundamentais a concentração de poder. 
Para alcançar esse intuito, a legislação agrária 
dividiu-se em dois eixos centrais: o primeiro era 
reverter ao estado do Pará o “patrimônio dos 
Castanhais”; e o segundo era diminuir o poder das 
elites locais, isso estava vinculado ao projeto de ação 
almejado por Vargas. Este fato se confirma ao 
analisar o relatório do inspetor de “Castanhais do 
Estado do Pará”, Augusto Belchior de Araújo que 
afirma: “na década de 1930 a economia da castanha 
já havia suplantado a da borracha”. Desta feita, as 
experiências vivenciadas dentro dos castanhais na 
Amazônia Tocantina  demonstra que existiu levas de 
sujeitos sociais que vivenciaram um cotidiano ímpar 
com as florestas de castanhais, existiu também por 
exemplo e ainda existe a vivência dos Asuriní, Asuruí 
e Paracanãs, as etnias citadas  possuía conflitos e 
também forjou alianças com os povos que estavam 
nas franjas de suas terras e/ou tentaram invadi-las; 
que por sua vez eram populações que hoje podemos 
denominar de quilombolas e brancos migrantes 
pobres vindos do nordeste em especial do  
Maranhão. 

Para entendermos a importância dos 
castanhais e das amêndoas de castanhas vamos 
analisar a citação retirada do relatório da Inspetoria 
de Minas e Castanhais (órgão criado no Pará em 
1930 para legislar e dar organização, sob ingerência 
do estado sobre os espaços de castanhais e Minas, no 

 
265 



 
As florestas de castanhais dentro da Amazônia Tocantina: experiências sociais, conflitos, alianças e resistências – Adriane dos Prazeres Silva 

 

citado relatório notamos três possíveis conclusões: 1. 
A visão produzida pelo estado do Pará em relação 
aos castanhais – apesar de um território dilatado e 
dos castanhais estarem dentro de matas – era que 
esse patrimônio deveria funcionar nos moldes 
industriais, daí o uso do termo “indústrias”; 2. A 
necessidade de legislar sobre os castanhais presentes 
em terras devolutas e destes, por sua vez, produzirem 
rendas, ou seja, proporcionar mais abonos para os 
cofres do governo estadual; e 3. O reconhecimento 
da prática da coleta da castanha que era feita bem 
antes da proclamação da república, portanto, antes 
da interferência do estado do Pará sobre esses 
territórios. Passemos a citação do relatório da 
“Inspetoria de Castanhais de 1930”: 

 
Sabido é que a colheita e a exportação da 
preconizada constituindo hoje uma das principais 
fontes de renda do Estado do Pará e, quiçá, da 
Amazônia, já havendo mesmo suplantado a da 
borracha, que por longo tempo manteve a 
supremacia. Não há excesso, pois, em dizer que, 
no decorrer dos dez últimos anos, no afã de obter 
dos Governos terras devolutas onde existiam 
castanhais nativos, se hajam empregado todos os 
meios possíveis, olvidados embora, muitas vezes, 
ao calor das competições, os legítimos interesses 
públicos, que assim estavam a reclamar uma 
legislação eficiente que, resguardando-os 
convenientemente, viesse trazer, do mesmo modo, 
o amparo devido ás aspirações justas daqueles que 
desejavam dedicar-se a exploração das terras do 
Estado. A exportação da Castanha vem sendo feita 
desde a metade do último século, tendo sido, 
porém, intensificada a partir de 1889 aos nossos 
dias. Os castanhais pertencentes ao patrimônio do 
Estado eram inicialmente explorados, 
periodicamente, por invasão das pessoas 
interessadas na colheita da castanha, desde épocas 
muito anteriores á proclamação da república. 
(PARÁ, 1930, p. 1-2) 

 
No trecho acima percebemos que um dos 

eixos norteadores da Economia foi a extração da 
castanha que era exportada pelo menos desde 1850, 
acentuando-se em 1889. O relatório aponta para “as 
invasões das pessoas interessadas nas colheitas e que 
essa exploração era feita” antes da Proclamação da 
República. O que fica óbvio, é que antes das 
exportações existia um mercado de comercialização 
dessas amêndoas. 

Outro ponto observado é o projeto  almejado 
pelo grupo de Vargas, em que um dos objetivos era 
centralizar o poder na esfera federal, e os estados 
deveriam abordar o modelo de governo federativo. 
Porém, o citado presidente não via de maneira 
positiva a vocação extrativista do estado do Pará, na 
sua visão do então governante do país, era necessário 
domar a floresta. O Norte do Brasil onde a floresta 
Amazônica se fazia presente, deveria dar espaço a 
industrialização. Dentro das concepções de governo  
não cabia às populações tradicionais ou os povos 
originários e  suas relações com as matas. No 
entanto, esse projeto pensado por Vargas não foi 
aplicado, pois ele e seu grupo de poder foram 
obrigados a optar pelo extrativismo durante o 
período da Batalha da Borracha entre 1942 a 1945. 
Foi possível identificar esse processo ao verificar sete 
processos de arrendamento que encontrei, dentro da 
Gerência de Aforamento, eles pertenciam para o 
baixo Tocantins , sendo arrendamentos de borracha, 
caucho, massaranduba e balata, ou seja, produtos 
dos quais poderiam se extrair o látex.  

Todos esses empreendimentos foram 
realizados em 1943 no auge da batalha da borracha. 
Desta feita, compreendo como a conjuntura 
internacional, marcada pela segunda guerra 
mundial, interferiu na dinâmica da economia 
paraense3. 

O escopo dos processos, pensado e executado 
na esfera das macroestruturas no âmbito do governo 
Federal se desdobrou em medidas locais que 
afetaram o cotidiano das pessoas que viveram nas 
terras do baixo Tocantins nos idos da década de 
1930, as disputas por essas terras já existiam, mais 
foram acentuadas com a presença dos denominados 
grandes projetos que se desdobrou durante os 
governos militares na Amazônia. 

Um dos territórios mais intensamente 
disputadas entre os não-índios e os indígenas, foram 
o dos habitats da árvore da castanha, são regiões de 
terra firme4. Nilton Lopes de Farias (SACI) nos 
chamava a atenção para a predileção dos castanhais 
ele explicou que nessas terras, o nível dos rios, 
igarapés e furos aumentam deixando parte 
significativa desses castanhais submersos. Os frutos, 
da castanha e o território onde estavam inseridos era 
disputados por índios e não- índios. 

266 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 264-275, Jun/2025 

Apesar de vários conflitos, ainda resiste  em 
algumas partes da Amazônia um costume, um modo 
de viver e conviver com a floresta, especificamente no 
estado do Pará, o de habitar a terra de maneira 
coletiva, tal lógica, não é regida pelo modelo da 
propriedade privada. Uma dessas formas coletivas de 
habitar a terra foram os castanhais de serventia 
pública, ou castanhais do povo, ou ainda castanhais 
de uso comum, territórios em que a população do 
entorno poderia coletar as amêndoas de castanhas 
para prover seus sustentos, trocar e vender. 

Mas, o que seria um castanhal? E como eles 
foram entendidos pela legislação agrária? Para 
responder a tais questionamentos, solicitamos 
paciência aos leitores e os convidamos a submergir 
conosco no entendimento, a nível ambiental desse 
território, bem como a transitoriedade dos sujeitos 
em seu interior. Portanto, vejamos o que o 
pesquisador José Veríssimo da Costa Pereira tem 
para nos afirmar: 

 
[...] a imponente Bertholleüa excelsa, H.B.K. (B. 
Nobils, Miers) é uma árvore social e vulgarmente 
denominada castanheiro-do-pará. O fruto ou 
ouriço encerra nozes ou castanhas de alto valor 
alimentício. Daí a importância comercial dos 
castanhais, grupos mais ou menos densos daquelas 
árvores pertencentes à família das leci-tidáceas, ou 
de outras de espécies do gênero Lecythis, todas 
porém produtoras de castanhas saborosas e 
bastante oleaginosas. As bertolécias são árvores de 
20 a 30 metros de altura, ordinariamente. O caule 
é cilíndrico e cada árvore se apresenta sem ramos 
até a fronde. A casca é escura e fendida. Nas 
extremidades são os ramos encurvados. As folhas, 
esparsas, têm a cor verde-escura na face superior, 
pálida todavia na inferior. Erectas, com a sua 
fronde serenamente altaneira, as bertolécias — 
com exceção das samaumeiras — chegam a 
dominar certas partes das florestas amazônicas de 
terras altas. (PEREIRA; IBGE, 1966, p. 15) 

 
A descrição taxonômica e do habitat 

apresentada por José Veríssimo é adequada para 
demonstrar que a castanheira é uma espécie que não 
passa despercebida dentro da mata. Seus frutos 
encerrados em um ouriço lenhoso é a garantia de 
alimento e renda para a população da Amazônia. Sua 
coleta ocorre no período do inverno amazônico (de 
dezembro – maio), portanto, no meio de uma 

densidade pluviométrica alta em relação ao restante 
do país, o que torna a sua coleta mais arriscada e 
árdua. Contudo, esta atividade necessita da floresta 
em pé. Várias gerações realizaram a coleta da 
castanha como meio de sobrevivência.  
A relação entre a espécie Homo sapiens e a 
Bertholleüa excelsa pode ser mais antiga do que se 
supõe, segundo Pablo Galeão (2016), do Instituto 
Internacional de Educação do Brasil (IEB). 
Atualmente o pesquisador Ricardo Scoles, do 
Centro de Formação Interdisciplinar (CFI), da 
Universidade Federal do Oeste do Pará (UFOPA), 
estuda a relação entre a espécie humana e a 
castanheira há mais de uma década. Ele acredita que 
o benefício entre as duas espécies aconteceu de 
forma mutual, a Bertholleüa excelsa está presente no 
Brasil, Peru, Colômbia, Equador, Guiana, Venezuela 
e Guiana Francesa e é abundante também na Bolívia 
e no Suriname. 

Essa árvore é considerada vulnerável pela 
União Internacional para a Conservação da 
Natureza (IUCN) e no Brasil aparece na lista de 
espécies ameaçadas do Ministério do Meio 
Ambiente. Segundo a resposta do inspetor Augusto 
Belchior, no relatório, de 10 de agosto de 1939, da 
Inspetoria de Castanhais do Estado as principais 
zonas produtoras das amêndoas no estado do Pará 
eram as: do Tocantins-Araguaia; do 
Baixo-Amazonas; do Xingu; do Tapajós; e por 
último as das zonas do Guamá. 

De acordo com Scoles, a dispersão contou 
com a participação tanto de seres humanos quanto 
da cotia – um mamífero roedor de pequeno porte. 
Até onde os estudos apontam, somente os homens e 
esses pequenos roedores conseguem romper o ouriço 
da castanha. Quanto ao adensamento por metro 
quadrado dentro da mata, bem como as análises de 
DNA comparadas das populações de árvores em 
todas as partes da Amazônia, mostram que há 
poucas diferenças genéticas para a espécie, sugerindo 
dispersão rápida durante o primeiro milênio d.C. 
Esses dados corroboram ainda mais a hipótese 
levantada por Scoles. Encontramos, portanto, uma 
explicação plausível para tamanha dispersão e para 
além desse fato percebeu-se ainda a mobilidade 
dentro do espaço que demonstra estar mais 
conectado do que se supõe. É como podemos notar 
na assertiva de Manoel Pio Corrêa que considera  

 
267 



 
As florestas de castanhais dentro da Amazônia Tocantina: experiências sociais, conflitos, alianças e resistências – Adriane dos Prazeres Silva 

 

Que área da castanheira do Pará, se estende desde 
os estados do Maranhão e Mato Grosso (vale do 
rio Papagaio afluente ou vizinho do Juruena) até 
10° de latitude sul através dos estados do Pará 
(região de Alenquer, Almeirim e Óbidos fronteira 
com a Guiana Holandesa (vale do rio São João e 
elevações de Tumucumaque) e do Amazonas 
(vales do Madeira, Maués, Purus, Negro e 
Solimões) até o vale do Orinoco. No extremo 
meridional do Pará — para quem penetra a região 
indo do sul do país — os castanheiros principiam 
a aparecer da confluência do Araguaia para 
jusante. As grandes associações vegetativas, de 
densidade variável, são, aliás, mais comuns na 
região do Tocantins, a de maior importância como 
produtora de castanhas em todo o estado do Pará. 
No estado do Amazonas, a bacia do Purus pode 
ser considerada como a região mais rica na mesma 
produção. (CORRÊA; IBGE, 1966, p.17 ). 

 
As análises de Pio Corrêa demonstram que o 

padrão de dispersão e presença da Bertholleüa 
excelsa, bem como seu valor econômico, tanto 
dentro do estado do Amazonas quanto do Pará eram 
fundamentais para a economia até o fim da década 
de 1960. Já os estudos desenvolvidos nas primeiras 
décadas do século XXI demonstram que as levas de 
migração indígena, antes do período colonial, 
podem ser a chave explicativa para a presença da 
castanheira até a boca do Orinoco. Portanto, há 
séculos a Amazônia apresenta uma conexão interna e 
global. (GRUZINSKI, 2014) chama atenção que no 
século XVI a Amazônia era uma das zonas nas quais 
diferentes países e distintas sociedades do mundo 
começaram a encontrar-se e a conectar-se. A 
Amazônia cristalizou a atenção, nunca 
desinteressada, das nações europeias que viram nela 
uma zona chave do globo. 

Talvez tenha sido com a percepção de que 
a região era um espaço de interesse comercial global 
que Felippe Yaghi, nascido na Syria – e que em 1936 
estava com 58 anos –, escolheu residir em Marabá 
desde 1911. Nos processos de solicitação de 
arrendamento enviados à Inspetoria de Minas e 
Castanhais, o sírio identificava-se como um “velho 
extractor de Castanha”. É possível que as riquezas do 
vale amazônico tenham incentivado o senhor Yaghi a 
arrendar, desde 1928, o lugar conhecido 
popularmente como castanhal Ciganas5. Essa 
solicitação até 1935, era feita por locação cedida pela 

prefeitura municipal, porém, no ano de 1934, o 
estado chamou a si tal responsabilidade. Portanto, 
foi ao governo do então interventor Joaquim 
Magalhães Cardoso Barata que ele solicitou 
novamente parte da margem direita do Igarapé 
Taurysinho, na qual se achava situado o castanhal 
Ciganas. Yaghi argumentou em seu processo que no 
referido lote o suplicante, possuía benfeitorias tais 
como: barracões, tropa de animais para o transporte 
dos produtos extraídos, além de roçados e regular 
serviço de lavoura6.  

O caso de Felippe Yaghi é emblemático por 
três motivos: primeiro por demonstrar as mudanças 
estruturais e governamentais que os castanhais 
estavam passando na década de 1930, como a 
mudança de locação que antes era feita pelo 
município e em 1936 passou para a responsabilidade 
do estado; verificamos uma legislação destinada para 
a floresta, produzida pelo Estado republicano nas 
figuras de Getúlio Vargas e do Interventor Magalhães 
Barata – que instrumentalizaram a legislação Agrária 
de acordo com seus projetos políticos e visão de 
mundo dos seus grupos de poder; e a conexão 
interna da Amazônia, que entendemos acontece ao 
menos em três momentos – por meio da sua fauna e 
flora, de seus rios caudalosos e da circularidade de 
pessoas dentro desse bioma. 
​ Nesse sentido, podemos citar o caso de 
Dona Sebastiana Ribeiro que arrendou o castanhal 
Urubú situado no município de Marabá, em 1935, 
porém, ela residia no lugarejo Remansão, situado em 
Baião7 ou ainda mencionar sobre as terras de 
Servidão Pública de castanhais de Marabá que 
beneficiavam a população pobre de Goiás e do 
Maranhão8. Outro caso identificado é o de Francisco 
Tabosa Cavalcanti que ao solicitar permuta de 
castanhais de Tucuruí para Marabá, ocorrida “aos 
dias 22 de julho de 1952”, argumentou “o quanto os 
índios Asuriní de Tucuruí eram arredios9 e matavam 
quem adentrasse os castanhais”, logo o pedia a 
permuta de arrendamento. Nesse mesmo viés, tem o 
caso de Osvaldo Mutran que era residente em 
Marabá, mas possuía castanhais arrendados em 1932 
no município de Baião10. 

Esses casos, inclusive dos moradores pobres 
de Goiás e do Maranhão, são exemplos do quanto os 
espaços dos castanhais era um espaço de transição de 
sujeitos, de conexões de pessoas, animais e plantas. 

268 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 264-275, Jun/2025 

Não podemos analisar os castanhais do Médio e do 
Baixo Tocantins de maneira isolada, pois as 
fronteiras nacionais e mesmo regionais são porosas e 
criadas pelo Estado. Os castanhais representam 
também a conectividade desses espaços e pessoas, 
nesse sentido, percebemos a mobilidade que se faz 
presente nesse espaço transfronteiriço que é a 
Amazônia. Reconhecemos também que as permutas 
podem indicar as dificuldades em residir no Baixo 
Tocantins e possuir castanhais no Médio, mas a 
leitura ancorada nessa explicação mostra-se limitada. 
Portanto, as mata e os castanhais também são 
espaços de sociabilidade e transitoriedade. De acordo 
com os argumentos do professor Ricardo Scoles a 
relação dos homens com os castanhais é mais antiga 
do que se supõe. Nesse sentido, inferimos que ela 
existe antes da invenção da propriedade e mesmo 
após a sua criação e prática pelas classes dominantes 
existiram espaços de castanhais de uso comum na 
Amazônia que resistiram tanto à invenção da 
propriedade privada quanto à tentativa de 
intervenção do Estado ao legislar a floresta. Os 
castanhais de serventia Pública, ou castanhais do 
povo, como eram conhecidos, são territorialidades11,  
lugares de resistências do uso de terras que se 
desdobrou através dos costumes e foi transmitido ao 
longo das gerações.  
 
 
As Zonas de Castanhais do Baixo 
Tocantins e seus conflitos 
 

Os estudos realizados por José Jonas de 
Almeida, indicam uma dimensão do que seriam os 
castanhais do sul do Pará, na verdade nos diz a 
dimensão biológica de sua distribuição, Almeida nos 
chama atenção, para o fato de que as chamadas 
florestas de castanhais, concentram de 50 a 100 
indivíduos da mesma espécie (até o presente 
momento foram efetuados poucos estudos sobre a 
distribuição das castanheiras, logo a quantidade de 
árvores varia muito de um castanhal para o outro)12 e 
esse dado nos faz refletir sobre os castanhais do Baixo 
Tocantins, que nesse trabalho, puderam ser 
nomeados, classificados e terem suas localizações 
apontadas. 

Para entendermos a presença dos castanhais e 
de seu funcionamento, necessário analisar os 

processos de arrendamento dos castanhais da região. 
Ao arrolar essas fontes foi possível entender entre 
outras questões, as dinâmicas desses territórios, o 
perfil dos arrendatários (nome, idade, estado civil, 
lugar do domicílio e profissão), a base de análises 
foram os processos de arrendamento pertencente a 
Baião, foram verificados 145 processos 
arrendamentos deferidos, 62 indeferidos e 23 Sem 
Solução ou Pedidos por empresas extrativistas). Não 
obstante, conseguimos fazer inferências sobre os 
conflitos e disputas pelos castanhais13.  

Não obstante, conseguimos fazer inferências 
sobre os conflitos e disputas pelos castanhais. A 
partir desse processo construímos o mapa que 
demonstra o que denominamos como zona de 
castanhais, evidenciamos quais e os números. É 
possível notar também que elas foram organizadas 
obedecendo a lógica de sua distribuição espacial, 
portanto, existem castanhais que estão nas 
fronteiras, que poderiam ser englobados tanto por 
uma zona quanto por outra. Aqui buscamos fazer 
um exercício do que foi, ou pelo menos, de tentar 
demonstrar concatenadamente um complexo 
fenômeno que era a presença dos castanhais e os 
processos de arrendamentos promovidos pelo estado 
do Pará.  

Ora, vejamos nesse momento como estavam 
classificados as Zonas de Castanhais e a quantidade 
de castanhais nelas contidas e a cor que foi 
representado no mapa: a primeira é a Zona 
Igarapé-Preto, contendo 7 castanhais, e simbolizada 
pela cor marrom claro; a Segunda Umarizal-Bailiqui, 
com 4 Castanhais, representada pela cor Vinho; a 
terceira Ipaú- Anilzinho, contendo 38 castanhais e 
representada pela cor roxa; A quarta zona era a 
Jacundá, contendo 10 castanhais e representado pela 
cor verde; a quinta zona é a Pucuruí- Itacorôa, 
contendo 18 castanhais e representado pela cor bege; 
A sexta é a zona Remansão, contendo 8 castanhais e 
representada pela cor lilás; a Sétima lado direito do 
rio Tocantins, contendo 7 castanhais,  representado 
pela cor laranja e a oitava zona a Murú, contendo 2 
castanhais e representada pela cor azul. A seguir, um 
mapa com a representação das zonas de castanhais e 
no término deste construímos os quadros com os 
nomes das zonas e seus respectivos castanhais: 

 
 

 
269 



 
As florestas de castanhais dentro da Amazônia Tocantina: experiências sociais, conflitos, alianças e resistências – Adriane dos Prazeres Silva 

 

 
 
Mapa 1 – Representação das Zonas de Castanhais do Baixo Tocantins. 
Fonte: Adriane dos Prazeres Silva; trabalho técnico de João Victor Gomes dos Santos. 
 
 

À medida que cruzei o nome dos castanhais, 
mais as suas zonas, entendi que essa territorialidade 
possuía uma intrincada rede de relações que 
tentaremos explicitar da maneira mais concatenada 
possível. Para isso, se faz necessário evidenciar que 
esse exercício só foi possível graças a um 
investimento significativo de pesquisa sobre um 
volumoso corpo documental que foram os processos 
de arrendamento, e o cotejamentos com fontes 
distintas entre elas contamos com as memórias dos 
moradores e relatórios presentes nos arquivos da 
FASE, CNBB e Diocese de Cametá. 

As zonas que possuiu mais castanhais foi a 
zona 3. Ipaú-Anilzinho e foi nesta zona também que 
percebemos vários conflitos. A que possuía menos 
castanhais foi a 8. Zona a Muru, contendo apenas 
dois castanhais, que como pode ser visualizada no 
mapa localizava-se mais ao sul. A 6. Zona Remanção 
com 8 castanhais foi uma das quais nos deu mais 
trabalho de compreender e sistematizar a sua 

localização, isso porque, desde 1984, essa região está 
embaixo do lago da hidrelétrica de Tucuruí. Este 
lago, contém sob suas águas verdadeiros cemitérios 
de castanhais e resquícios da floresta, um crime 
cometido contra o patrimônio genético e biológico 
da humanidade. 

Desta feita, ao darmos prosseguimento às 
análises sobre as zonas de castanhais foi possível 
lançar luz sobre três dados estáticos fundamentais: o 
primeiro foi referente ao número de castanhais, 
conseguimos encontrar 96 Castanhais, sendo 5 deles 
de uso comum, a grande maioria foram mapeados e 
nomeados, destes 89 estavam do lado esquerdo do 
Rio Tocantins, ou seja, aproximadamente 85,44 % e 
7 castanhais do lado direito, ou seja, 
aproximadamente 6,72%. 

O segundo resultado foi descrever, quando a 
documentação nos fornecia o dado, a produção da 
safra de castanha e paralelamente a isso traçamos um 
perfil dos arrendatários, por gênero, profissão, estado 

270 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 264-275, Jun/2025 

civil, localidade onde domiciliava e os anos que 
arrendaram castanhais e quais foram os Castanhais. 
O terceiro resultado alcançado foi a classificação das 
oito Zonas de Castanhais. 

Das zonas de castanhais a que mais 
concentrou número de castanhais e processos de 
arrendamento, foi a 3º Zona Ipaú- Anilzinho, com 
38 castanhais numerados de 12 a 41, concentrou 
aproximadamente 36,48% dos castanhais. Portanto, 
essa era uma zona que mais concentrava castanhais e 
foi também a que mais concentrou conflitos e 
disputas por seus domínios, essas disputas ocorreram 
tanto a nível das classes mais abastadas quanto das 
classes menos favorecidas economicamente e desta 
contra os mais abastados. 

Talvez algum leitor desavisado, possa se 
perguntar o porquê de mostrar os castanhais um a 
um com sua devida localização. Essa metodologia 
justifica-se pelo fato de que os moradores dessa 
região identificam esses castanhais como se fossem 
um bairro, com ruas e CEPS precisos, cada um deles 
com sua localização e suas características, logo as 
matas não são emaranhados de árvores sem sentido, 
portanto, os moradores conhecem, suas regras e 
lógicas de funcionamento.  Percebi também que 
existiam a noção de quais eram as terras tidas como 
devolutas, terras do Estado e terras particulares e 
além do mais foi possível compreender, que os 
castanhais eram nomeados levando em consideração 
uma característica física, natural ou mesmo o nome 
de um morador das redondezas. 

Outra questão importante era que 41 
castanhais, ou seja, aproximadamente 42,7% citaram 
ou faziam fronteiras, ou estavam em terras devolutas. 
O decreto N 410, de 8 de outubro de 1891, nos traz 
o conceito de terras devolutas. Essa foi a primeira 
legislação que regulamentou a alienação das terras 
devolutas situadas dentro dos limites do Estado do 
Pará, e instituía as regras para revalidação de 
sesmarias e demais “concessões do governo e para a 
legitimação das posses mansas e pacíficas”. Vejamos o 
conceito do que seriam terras devolutas para a citada 
legislação agrária paraense:  

 
Decreta Art 1º - As terras devolutas 
compreendidas nos limites do Estado do Pará, e a 
ele exclusivamente pertencentes, Ex-vi do Art.64 
da constituição dos Estados Unidos do Brasil, 
somente a título de compra pode ser adquirida. 

Art 2- São terras devolutas 1 As que não estiverem 
aplicadas a algum uso público ou federal, estadual 
ou municipal; 2 As que não estiverem no domínio 
particular por título legítimo. 3 aquelas, cujas 
posses, não se fundarem em títulos capazes de 
legitimação ou revalidação. 

 
O primeiro é que essas terras tinham como 

donos originários os Parakanãs e os Asuriní, 
principalmente essa segunda etnia. O segundo 
elemento, essas terras são ricas em castanhais, 
principal elemento exportador da economia 
paraense em 1930 e o terceiro elemento, desde o 
período imperial existiam populações que viviam no 
entorno dessas terras e também viviam da coleta da 
castanha. Essas duas populações Asuriní e povo da 
franja do território possuíam em comum o viver de 
maneira conectada e coletiva com essas matas, tanto 
que isso pode ser notado ao verificarmos os nomes 
dados aos castanhais, rios, furos, posses e Igarapés. 

Ora, sabemos que a maioria dos castanhais no 
baixo Tocantins recebeu nomes de rios, lagos, 
Igarapés, Grotas e lagos que são relativamente fáceis 
de serem identificados na documentação, a presença 
deles é fundamental, pois são os veios essenciais para 
entender de que maneira as castanhas eram escoadas 
das matas. A partir de agora citaremos os nomes de 
rios, lagos, rêgos, grotas e Igarapés encontrados 
dentro dos arrendamentos de Castanhais. 

Desta feita, temos como exemplos os: Rios 
Tocantins, Itacorôa Grande; Anilzinho, Remansão, 
Pucuruy, Timbozal, Laguinho, Lagoinha, Rego do 
Ubim, Pucuruyzinho, Anil Grande e Cambução, 
Joana Peres, Branco, Jacundá, Pucuruy, (Grande e 
zinho), Joana Peres, Taúa, Murú, Ipahú, Januquará; 
Lagos Grande; Rêgo Ubim, Coroca, Theophilo e 
Mandihy; Grota, Timbozal, Saboja, Funda e 
Igarapés. Branco, Barraquinha, Preto, Anilzinho, 
Piteira, Arapary, Gocal, Tauá, Múru, Caverna, 
Mariano, Manuel Leite, Timbozal, Inglês, João 
Caetano, Bandigne, Bailique, Feio, Jacundá, Ipaú, 
São Miguel, Cachoeirinha, Carudo, Pimentel, 
Umarizal, Remansinho, Defuntinho, Pucuyzinho, 
Cangacho, Aruitauazinho, Anil, Carará, Piquiá, 
Joana Peres. 

Portanto, como já indicado o escoamento da 
produção era feita pelos rios, transporta em barcos a 
motor, em cascos (canoas), não esqueçamos que 
esses castanhais possuem como habitat campos de 

 
271 



 
As florestas de castanhais dentro da Amazônia Tocantina: experiências sociais, conflitos, alianças e resistências – Adriane dos Prazeres Silva 

 

aluvião cujas terras alagavam e alagam, na época 
inverno amazônico. Desse modo, começamos a 
compreender a relação íntima, cúmplice e até mesmo 
de submissão, entre a nomeação dos lugares por seus 
habitantes e a relação com as matas e águas. 

Esses dois elementos, matas e águas, 
comandavam o ritmo da produção de castanha, e 
marcavam a experiência de vida das pessoas que 
necessitavam dos bens da floresta para viver. Parte da 
economia do Estado do Pará era marcada por essa 
lógica e isso refletia de maneira direta em algumas 
legislações agrárias. Um indicativo superficial da 
produção do baixo Tocantins pode ser verificado em 
alguns processos de arrendamentos. Veremos a 
seguir os castanhais que declaram sua produção. 

A grande maioria dos castanhais não 
indicaram sua produção, eles somaram 92,7% dos 
castanhais, os que indicaram produção somaram só 
que 7,2% e foram eles: Itacorôa Grande, Bôa 
Esperança, Anilzinho, Joana Peres, Murú, sem 
denominação (próximo ao Timbozal), Laguinho, 
laguinho ao lado do Ipahú, Pucury, Tauary, Acapú e 
sem denominação formato de sobras. As medidas 
utilizadas para medir a castanha foram Barricas e 
hectolitros, segundo (ELAÚS; 2015) a Barrica 
equivale a 120 litros, o hectolitro por sua vez o 
hectolitro de acordo com o Dicionário informal, 
corresponde a 100 litros de castanha, que por sua vez 
era medida com latas de querosene, numa lata de 
querosene cabia 20 litros, logo cinco latas equivaliam 
a um 1 hectolitro. Portanto, a média de produção 
desses castanhais na década de 1930 e 1943, foi 
17.500.26 litros, ou seja, 175.0026 barricas, a maior 
parte desta produção foram declaradas na década de 
1930. Analisando os dados foi possível verificar que 
somente Tauary declarou em 1943 e Acapú em 
1941, declaram a quantidade de sua produção. 

Tenho o compromisso de informar que 
existiram denúncias, sobre a sonegação, ou melhor, a 
não declaração dos valores das colheitas obtidas pelos 
arrendatários, foi comum que eles diminuíssem a 
quantidade da produção por eles coletada, no 
intuito de não pagar ao Estado os valores reais da 
colheita e tornarem mais rentável o seu 
arrendamento. 

Ainda sobre a questão do funcionamento de 
castanhais, as análises dos processos de 
arrendamento nos permitiram revelar três 

fenômenos instigantes: o primeiro diz respeito às 
fronteiras municipais que em 1930 ainda não 
estavam sedimentadas, as divisões tais como Baixo e 
Médio Tocantins não estavam evidentes, pois 
municípios como Bagre, hoje pertencente ao Marajó, 
poderia ser considerado baixo Tocantins, por conta 
das ligações e fronteiras tênues com município de 
Baião. 

Depois das definições municipais, na década 
de 1970, por exemplo, Bagre fazia parte da então 
Prelazia de Cametá e não do Marajó.  Portanto, para 
esse trabalho, tendo em vista as análises feitas, nos 
variados corpos documentais já citados, considero 
como baixo Tocantins (1930-1990) as cidades de: 
Tucuruí (Alcobaça), Nazaré dos Patos, Baião, 
Mocajuba, Cametá, Oeiras do Pará, Limoeiro do 
Ajurú e Igarapé Miri. Essas fronteiras tênues, 
porosas, não sedimentadas foi encontrada no 
processo No 1932/05452 de um dos membros da 
família Benchimol:  

 
Diz David Benchimol, comerciante estabelecido 
no lugar Panpelônia, deste município (Baião), que 
sendo proprietário de terras com castanhães no 
lugar Oeiras neste município, nos fundos das 
terras Pampelônia acima a cima referido e como 
tinham [...]  e interesses por parte da prefeitura de 
Curralinho que no última safra de castanha de 
(1931), começou a pleitear direito no referido 
lugar [...] Durante o litigio  processual David 
Benchimol alegou ainda que sua família “ocupava 
antes da proclamação da República vem sendo 
ocupada essas terras mansas e pacificamente, sem 
constatação alguma pagos os respectivos impostos 
repartições e arrecadação deste município. 

 
David Benchimol apelou a Inspetoria de 

Minas e Castanhais, para ter seu caso solucionado, 
usou argumentos que sua família ocupava aquelas 
terras antes do advento da república. No intuito de 
resolver o litígio, o citado órgão acionou, um de seus 
funcionários responsável pela demarcação de terras, 
João Dias, este ao responder o interventor do Estado 
Magalhães Barata, afirmou “que as informações 
juntas a representação de David Benchimol [...] 
deduz-se que não existe delimitações fixadas entre o 
município de Baião e de Bagre e que este último no 
ano de 1932, foi sendo incorporado ao município de 
Curralinho14. 

272 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 264-275, Jun/2025 

Dando prosseguimento a análise do processo, 
constatamos que David Benchimol não esperou por 
reuniões de prefeitos como sugeriu João Dias, para 
provar que as terras do “Castanhal Oeiras” 
pertenciam a Baião e usou alguns argumentos ao seu 
favor: o primeiro argumento se referia à posição 
geográfica do referido castanhal que se localizava em 
Panpelônia, um povoado à margem esquerda do rio 
Tocantins, dava curso ao Igarapé preto, que por sua 
vez era afluente do Igarapé Oeiras; outro argumento 
contido no relatório aponta que as margens do 
Igarapé preto estavam habitadas pelos naturais de 
Baião a mais de 50 anos, ou seja, desde 1880. 

Segunda questão que chamou atenção depois 
de analisarmos os processos de Arrendamento, foi 
sobre a economia da Castanha, que era valorizada na 
região, mesmo no auge da comercialização da 
borracha, esse fato demonstra que as ideias de ciclos 
econômicos são contestadas pela realidade do 
cotidiano Amazônico, pois, mesmo em épocas do 
auge da castanha ou da borracha, outros elementos 
não deixaram de ser extraídos da mata. 

Portanto, antes destes auges de coleta eles já 
eram extraídos costumeiramente pelas famílias que 
habitam a Amazônia, e quando ocorria auges de 
exportações de produtos como borracha e castanha, 
por exemplo, outros frutos das matas tais como 
Cumarú, andiroba ou copaíba não deixam de ser 
coletados, obedecendo a lógica da natureza, ou 
melhor dizendo o tempo da floresta. 

Terceiro fato que nos chamou atenção, 
tornou-se corriqueiro o fato de que os arrendatários 
solicitavam um determinado castanhal, mas era 
atendido com outro nas proximidades o que nos 
abre a possibilidade de aferir que o número de lote 
de Castanhais, pode ser maior do que os 96 
indicados na tabela no fim desta obra. 

Tendo em vista tal perspectiva, apontamos os 
seguintes exemplos: Maximiano Sant’anna que 
solicitou o castanhal Murú, mas teve como resposta 
do interventor Magalhães Barata que seria atendido 
na área de terras que se localizava à margem direita 
do Rio Tocantins a começar com o lado de baixo 
com igarapé Murú e com Igarapé Tauá com 3.300 
metros de frente por uma légua de largura; o 
segundo exemplo foi o de Oswaldo Mutran que 
exigia um pequeno castanhal a margem do igarapé  
Mariano e recebeu o que ficava, a margem esquerda 

do dito Igarapé. Esse também foi o caso de 
Raimundo Sacramento Veiga que solicitou os 
castanhais, Mergulhão e Secundino, contudo, 
recebeu os lotes que se localizavam a margem 
esquerda do rio Pucuruy, a partir da margem direita 
da Estrada de Ferro do Tocantins. 

A teia das estruturas que compôs a lógica dos 
arrendamentos de castanhais é complexas por essas 
razões estas indicações de lotes. Outra questão que 
verifiquei foi que os arrendatários que solicitavam 
um determinado lote de castanhais, mas por algum 
motivo ele já se encontrava ocupado, o lote cedido 
era próximo ao solicitado, esses foram os casos de 
Sebastião Leite da Silva, Samuel Benchimol e Miguel 
Ferreira. 

O quarto entendimento ainda referentes às 
análises dos processos de arrendamento, diz respeito 
ao fato de que o sistema de lotes se mostrou 
complexo e gerou conflitos entre os arrendatários e 
os povos das matas, pois, as divisões desses lotes de 
arrendamentos de castanhais, são os marcos naturais 
como é o caso do Rêgo do Theophilo que é o marco 
de divisão entre os castanhais de Panpelônia com os 
de Oeiras e essa era reconhecido pelo povo de igarapé 
Preto. Então eram fronteiras que eram conhecidas 
por essas pessoas de dentro da mata, mas, que não 
deixava de gerar atritos. Além do mais, a distribuição 
desses castanhais era feita de modo a beneficiar os 
arrendatários aliados dos governadores que 
estivessem no mandato. 
 
 
Considerações finais 
 

O trabalho que por hora concluímos busca 
adentrar à floresta amazônica e analisar através da 
vivência e das fontes arroladas as florestas de 
castanhais (que resistem) em terras de aluvião da 
Amazônia. Esses lugares não são rugosidades do 
passado, mas significam também lançar luz sobre o 
nosso presente, pois as mudanças climáticas drásticas 
podem ser em parte desaceleradas, com a 
conservação das nossas biodiversidades e, portanto, 
do Bioma Amazônico, com sua gente dentro. Desta 
feita, é preciso negritar ainda, que as memórias dos 
sujeitos sociais que reivindicam esses castanhais 
ainda se faz presente no século XXI, é um passado 
presente e que não aceita a realidade de privatizações 

 
273 



 
As florestas de castanhais dentro da Amazônia Tocantina: experiências sociais, conflitos, alianças e resistências – Adriane dos Prazeres Silva 

 

de terras habitadas de maneira coletiva. Vivenciar 
políticas para um planeta mais sustentável, respeitar 
de fato o meio ambiente é urgente. O habitar de 
forma coletiva a floresta, acatando o tempo de seus 
ciclos é uma experiência ancestral e dilatada para os 
povos que habitam de forma milenar a Amazônia.  

 Destaco ainda, que a Amazônia é vida que 
alimenta o planeta, , logo o conhecimento do meu 
povo é milenar, ancestral.  O envolvimento dos 
povos da floresta com a mata é extremamente 
imbricado, como afirma (MALHEIRO, Et al, 2021 
p 198), a floresta é antrópica, ou seja, a floresta foi 
cultivada, como é o caso dos castanhais que aqui 
discutimos, o envolvimento com a mata é natural, 
desde o nascimento nos é ensinado o seu valor, 
temos, afeto, respeito, ela só precisa existir, não 
precisa ter um valor financeiro, nos basta ter a certeza 
que nossos descendentes poderão coexistir com ela, 
pois, dentro das matas e dos rios, igarapés, regos, 
paranás, enfim o mundo das águas, existe o sagrado - 
Mãe d´água, mãe do Mato, Curupira, o Boto, o Saci  
Matinta -Perera, os Caruanas e tantos outros-. A 
Mata é habitada por gamas de vidas, é o lugar da 
beleza e do medo, do encanto e do perigo. Logo nos 
é ensinado desde a infância que a floresta deve estar 
de pé, pois ela faz parte da nossa existência. 

Para concluir, tenho a obrigação de afirmar 
que a Amazônia é habitada a milhares de anos, os 
povos ancestrais que aprenderam a coexistir com a 
mata e em grande medida cultivá-la, compreenderam 
sua lógica e nos forneceram parte do seu 
conhecimento. Não obstante, afirmo que o povo da 
mata continuará resistindo, vivendo e lutando por 
seus territórios, mas cabe, a outros povos de todos os 
cantos do planeta Terra, entender que essa causa não 
é só nossa, pois, o bem-estar desse planeta depende 
em larga medida da floresta.  

 
 
Notas 
 
1 Essa pesquisa é resultado de minha tese de doutorado 
que foi financiada pela Coordenação de Aperfeiçoamento 
de Pessoal de Nível Superior (CAPES). 
2 Nomes científicos de animais e plantas citados no 
parágrafo: Animais – sapos-cururus (Rhinella marina), 
cutucas (Scinax perereca), cupins (Grigiotermes 
martthews, 1977 e Glossotermes oculatus), paca 
(Cuniculus paca), anta (Tapirus terrestres), queixada 

(Tayassu pecar); Frutos – açaí (Euterpe oleracea), muruci 
(Byrsonima crassifólia), bacuri (Platonia insignis), uxi 
(Endopleura uchi (Huber) Cuatrec), mari (Poraqueiba 
sericeia), bacaba (Oenocarpus bacaba), taberebá (Spondias 
mombin), sapucaias (Lecythis pisonis). 
3 Antes dos governos militares na Amazônia, já existia um 
projeto de nação que via a floresta como uma barreira “ao 
progresso”, no entanto, o projeto de “dominar esse 
bioma”, substituir a lógica dos rios, dar lugar as estradas, 
criar zonas de exploração de minérios de ferro e fomentar 
os denominados grandes projetos foram implantados 
durante o período da ditadura militar (1964- 1985).. 
4 Entrevista realizada em Baião dia 04 de outubro de 
2018, Saci, foi vereador 1997 a 2000, entre 1997 a 1998 
presidente da Câmara dos vereadores de Baião duas vezes 
ex-prefeito de Baião 2001- 2008 e duas vezes prefeito 
(2009-2016) pelo Partido dos Trabalhadores (PT). Em 
2018 Saci voltou a ocupar seu cargo de professor 
concursado de geografia pelo estado do Pará. 
5 Processo 74/36, arquivo da GEA, ITERPA. 
6 Processo 75/37, arquivo da GEA, ITERPA. 
7 Arrendamento deferido, Processo 75/37, arquivo da 
GEA, ITERPA. 
8 Arrendamento deferido, Processo 97/36, arquivo da 
GEA, ITERPA. 
9 Arrendamento deferido, Processo 1727/52, Arquivos 
de GEA, ITERPA. 
10 Arrendamento deferido, Processo 1932/02635, 
Arquivos de GEA, ITERPA. 
11 Aqui, territorialidade é tratada no sentido utilizado 
por Alfredo Berno de Almeida que pode ser entendida 
como resultado de diferentes processos sociais de 
territorialização e como delimitada dinamicamente, 
portanto, terras de pertencimento coletivo que convergem 
para um território. 
12 Os estudos de Atualmente o pesquisador,  Ricardo 
Scoles, do Centro de Formação Interdisciplinar (CFI) da 
Universidade Federal do Oeste do Pará (UFOPA), estuda 
a relação entre a espécie humana e a castanheira há mais 
de uma década e levanta a hipótese de que a castanheira 
foram plantadas semeadas por seres humanos, aqui evoco 
esses argumentos, para afirmar que a formar de coabitar e 
coexistir com a floresta entre esses populações possuem 
uma historicidade muito mais dilatada do que podemos 
supor, ou do que esse trabalho pode discutir. 
13 Devo alertar que existem Castanhais em todos os 
municípios do baixo Tocantins, mas a maior concentração 
está no município de Baião, mas a Baião que aqui 
tratamos é a de 1930, cujos territórios eram bem mais 
dilatados, incluindo Alcobaça e Pacajá por exemplo. 
14  Isso pode ser constatada no processo No 1932/05452. 
Arquivos de GEA, ITERPA 

 

274 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 264-275, Jun/2025 

Referências 
 
ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. Terra de 
quilombo, terras indígenas, “babaçuais livre”, 
“castanhais do povo”, faxinais e fundos de pasto: 
terras tradicionalmente ocupadas. 2 ed. Manaus: 
PGSCA-UFAM, 2008. 
 
 
ALMEIDA, José Jonas. A castanha do Pará na 
Amazônia: Entre o extrativismo e a 
domesticação. 1 ed. Jundiaí: Paco Editorial, 2016.  
 
 
GRUZINSKI, Serge. A Amazônia e as origens da 
globalização (sécs. XVI- XVIII): Da História 
Local a Global. 1. ed. Belém Estudos Amazônicos, 
2014. 
 
 
MALHEIRO, Bruno. Horizontes Amazônicos: 
para repensar o Brasil e o mundo. Bruno Malheiro, 
Carlos Walter Porto-Gonçalves e Fernando 
Michelotti. 1 ed. São Paulo: Fundação Rosa 
Luxemburgo, Expressão Popular, 2021. 
 
 
SANTOS, Maria José. Arrranjos, Lei e 
consolidação do Ímperio: aplicação da lei das terras 
na Província do Amazonas e a apropriação das 
fazendas Nacionais e a apropriação do Rio Branco. 
(1830 a 1890). 2018. Tese (Doutorado em História 
Social). Universidade Federal do Pará, Belém, 2018.  
 
 
SILVA, dos Prazeres Adriane. As terras de uso 
comum e os castanhais do vale amazônico: luta, 
resistência e a lei dos posseiros  (1930-1991). 2021. 
Tese (Doutorado em História Social). Universidade 
Federal do Pará, Belém, 2021. 
 
 
 

 

 
275 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.19 

Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território 

 
Casa do Sertão: Museum, Identity and Territory 

 
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima* 

José Raimundo Oliveira Lima** 
 
 

 

Palavras chave: 
Museu 
Identidade 
Território 
 
 
 
 
 
 

Resumo: Museus são instituições capazes de construir signos e significados da identidade 
em um território. O objetivo deste artigo foi analisar como se integram o território e a 
identidade sertaneja ao Museu Casa do Sertão, instituição vinculada à Universidade 
Estadual de Feira de Santana, localizada no interior da Bahia, estado brasileiro. Buscou-se 
ainda analisar o papel dos museus e da museologia na construção da identidade nacional e 
regional, ante discussões pós-modernas sobre identidade. Este estudo descritivo tem 
finalidade aplicada no campo da Museologia, com temáticas transversais da Geografia. Foi 
realizado numa abordagem qualitativa, com revisão bibliográfica e documental. Como 
resultado, foi evidenciado que a estrutura institucional da Casa do Sertão faz com que esta 
apresente o território e a identidade sem considerar as relações de poder que atravessam suas 
definições. Concluiu-se que o museu precisa de autonomia financeira e de gestão para atuar 
de forma mais inovadora, o que permitirá a ampliação da discussão sobre a construção 
simbólica da identidade territorial que embasa a sua existência. 
 

Keywords: 
Museum 
Identity 
Territor 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract: Museums are institutions capable of constructing signs and meanings of identity 
in a territory. The objective of this research was to analyze how the territory and country 
identity are integrated into the Casa do Sertão Museum, an institution linked to the State 
University of Feira de Santana. We also sought to analyze the role of museums and 
museology in the construction of national and regional identity, in light of postmodern 
discussions about identity. This descriptive study has an applied purpose in the field of 
Museology, with transversal themes of Geography. It was carried out in a qualitative 
approach, with bibliographic and documentary reviews. As a result, it was evident that the 
institutional structure of Casa do Sertão causes it to present territory and identity without 
considering the power relations that permeate its definitions. It was concluded that the 
museum needs financial and management autonomy to act in a more innovative way, 
which will allow the expansion of the discussion on the symbolic construction of the 
territorial identity that underpins its existence. 
 
 

 
Recebido em 21 de outubro de 2024. Aprovado em 30 de janeiro de 2025. 

 
 
 
 

 

 
 
* Mestranda em Planejamento Territorial pela Universidade Estadual de Feira de Santana. Servidora Pública Federal. E-mail: 
roberta145@gmail.com. 
** Doutor em Educação e Contemporaneidade. Professor Titular Pleno na Universidade Estadual de Feira de Santana. E-mail: 
zeraimundo@uefs.br. 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.19


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 276-290, Jun/2025 

Introdução 
 

A cultura e as artes, além de seu papel 
fundamental para a democracia por seu poder de 
crítica e questionamento, se ligam diretamente ao 
desenvolvimento da sociedade e compõem as suas 
memórias, a sua história. Os museus, capazes de 
promover educação e preservação do patrimônio 
cultural, dentre outras funções, são instituições que 
contribuem nesse desenvolvimento. Têm sido 
considerados agentes de inclusão cultural e social, de 
sustentabilidade e de reconhecimento da diversidade 
e das identidades.  

Os museus são instituições abertas ao público, 
sem fins lucrativos, responsáveis por pesquisar, 
conservar, expor e comunicar, de forma ética e 
profissional, o patrimônio material e o imaterial 
(ICOM, 2022). Devem ainda ser inclusivos, 
sustentáveis e contar com a participação da 
comunidade, proporcionando reflexão e partilha de 
conhecimentos (ICOM, 2022). Estas características 
compõem a mais recente definição de museu, de 
acordo o Conselho Internacional de Museus 
(ICOM), instituição profissional não-governamental 
fundada em 1946, referência mundial para o setor. 
Na legislação nacional, que disciplina com detalhes o 
setor, existe um Estatuto de Museus (Brasil, 2009), 
que também os define, seguindo linha semelhante ao 
ICOM1. 

As similares definições acima são atuais e os 
museus em funcionamento precisam a elas se 
adaptarem. Em conjunto, elas formam um 
arcabouço normativo institucional consolidado que 
busca contextualizar as instituições na sociedade 
contemporânea. Os primeiros museus brasileiros 
foram criados à semelhança dos museus europeus, 
sob um olhar positivista, preocupados com estudo e 
classificação dos objetos das coleções. Com o passar 
do tempo, pretendiam representar a nação através de 
seus acervos. Atravessaram a história do país 
construindo sentidos e narrativas das culturas e das 
identidades brasileira, e apenas recentemente, 
especialmente a partir da década de 1970, passaram a 
ser questionados sobre seu papel social.  

Esse é o contexto do Museu Casa do Sertão, 
entidade que faz parte da Universidade Estadual de 
Feira de Santana-BA. O espaço, inaugurado na 
década de 1970, tem buscado promover o 

desenvolvimento social e cultural do território onde 
se insere, sob a perspectiva da nova definição de 
museu, ao tempo em que, enquanto entidade 
patrocinada e estruturada pelo Estado, vê-se preso à 
institucionalidade que o formaliza.   

O presente trabalho visa analisar como se 
integram o território e a identidade sertaneja ao 
Museu Casa do Sertão, tendo em conta que a 
polissemia destes conceitos não permite, por 
limitações metodológicas, serem aqui debatidos com 
a devida cautela. Sob a perspectiva das discussões 
pós-modernas, parte-se da ideia de os museus, assim 
como os territórios e as (múltiplas) identidades, 
estão sujeitos a relações de poder que os constroem. 
A compreensão dessa inter-relação contribui com a 
discussão “reiterada” e necessária do papel social dos 
museus (Cândido, 2014, p. 20).  

Optou-se por uma pesquisa de natureza 
descritiva, com abordagem qualitativa, construída 
com base na integração entre as pesquisas 
bibliográfica e documental. Este estudo também se 
enquadra numa proposta de estudo de caso. Logo, 
espera-se que, apesar do corte empírico local, os 
resultados deste trabalho contribuam para a reflexão 
da relação entre museus, identidade e território. 

O texto, estruturalmente, além de introdução 
e conclusão, conta com três seções. Apresenta a 
princípio um breve o contexto dos museus e da 
museologia. Em seguida, expõe as discussões sobre 
identidade, identidade territorial e museus, a partir 
de um arcabouço teórico dos autores pós-modernos. 
Por fim, traz a problemática da construção da 
identidade sertaneja, para então compreender como 
está musealizada na Casa do Sertão e como a 
entidade, apesar de institucionalmente centrada 
em um acervo relacionado à tal temática, constrói 
novas práticas sociais.  

 
 
Museus, museologia e evolução do 
cenário museal  

 
O Museu Nacional, instalado no Rio de 

Janeiro no século XIX, foi o primeiro do país. Sob o 
regime lusitano e escravocrata, era restrito a 
intelectuais, sem acesso do público em geral. Foi 
criado para transferir os ambientes europeus e seus 
valores universalistas, acompanhando a vinda da 

 
277 



Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território  
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

família real, daí chamar-se inicialmente de Museu 
Real. A constituição dos imaginários nacionais pelos 
museus europeus foi seguida pelo Museu Nacional 
(Bennett, 1995; Duncan, 1997; Poulot, 1997; 
Boswell, 1999 apud Santos, 2000, p. 272).  

Mas ainda no século XIX, com o crescimento 
da importância das ciências biológicas e das 
expedições ao redor do mundo, a história natural 
tomou lugar de destaque enquanto área de 
conhecimento. No Museu Nacional o “discurso 
universalista que reunia as antiguidades de Pompéia 
e as múmias do Egito ao legado cultural do país 
desfazia-se e dava lugar a um discurso universalista 
restrito às riquezas naturais” (Santos, 2000, p. 284). 
Outras entidades museológicas criadas naquele 
período seguiram a mesma linha, concentrando 
acervos ligados à história natural e ao saber 
enciclopédico, pesquisando e colecionando espécies, 
dando um caráter acadêmico às instituições.  

Cresciam os estudos evolucionistas e com eles 
a justificativa científica do preconceito social e racial 
no país. Era possível ver como as entidades buscavam 
construir uma história nacional única, centralizada 
na figura do colonizador. Para a historiadora e 
socióloga Myriam Sepúlveda dos Santos: 

 
Teorias evolucionistas que hierarquizavam raças e 
culturas tornavam-se predominantes e 
influenciavam lideranças nacionais. Ao longo da 
segunda metade do século dezenove, às expedições 
dos naturalistas foram se somando aquelas dos 
antropólogos e dos etnólogos, que procuravam 
esqueletos e objetos representativos das culturas 
primitivas. O livro de tombos da seção de 
antropologia biológica do Museu Nacional 
tem em seu registro as seguintes categorias de 
esqueletos e crânios: “animais”, “seres humanos”, 
“indígenas brasileiros”, “negros”, “negros 
africanos”, “mestiços”, “estrangeiros” e “não 
identificados”. (grifos nossos) 
(...) 
Enquanto teorias evolutivas separavam e 
hierarquizavam esqueletos de diferentes raças e 
culturas nos museus, teorias racistas exerciam 
grande influência sobre a elite intelectual e política 
do país em medidas que envolviam enorme poder 
de discriminação contra os não brancos (ibidem, 
p. 292). 
 
Com o fim do Império e o início da República, era 

preciso estruturar a narrativa nacional, representada por 

patrimônios, símbolos, monumentos – e museus – 
capazes de unificar a identidade. Prevaleciam as ideias 
positivistas e o patrimônio cultural deveria legitimar e 
construir um passado hegemônico, apoiado na estrutura 
política do Estado, que entendia que a chegada dos 
portugueses era o ponto de partida da história nacional.  

Nesse contexto de criação da nacionalidade, surge 
o Museu Histórico Nacional em 1922, privilegiando a 
elite e seu legado, desconsiderando a grande parcela da 
população. Este museu exerceu importante papel no 
desenvolvimento das estruturas das demais entidades que 
surgiram posteriormente pois, Gustavo Barroso, criador e 
primeiro diretor da instituição,  

 
foi o responsável pela criação do Curso de 
Museus, que, entre 1932 e 1970, formou técnicos 
para todo o país. A ideologia patriótica, 
hierárquica, romântica, anticosmopolita e 
conservadora de Barroso manteve-se presente na 
criação, em 1934, da Inspetoria dos Monumentos 
Nacionais (Santos, 2004, p. 57). (grifos nossos) 
 
 
No mesmo ano de criação do Museu 

Histórico Nacional no Rio de Janeiro, acontecia em 
São Paulo a Semana de Arte Moderna, que trazia 
uma releitura da identidade nacional e um 
rompimento com o passado. A convite do então 
Ministro da Educação e Saúde, Gustavo Capanema, 
Mário de Andrade redigiu o anteprojeto de criação 
do Serviço do Patrimônio Artístico Nacional 
(SPHAN), atualmente Instituto do Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (IPHAN). O escritor, 
expoente do modernismo, desejava ver o patrimônio 
preservado ser composto também por elementos da 
cultura popular, numa visão mais ampla sobre 
cultura nacional. 

A criação do IPHAN marca a 
institucionalização da política cultural no país. O 
órgão era responsável por organizar e tombar aquilo 
que era considerado patrimônio histórico e artístico, 
sendo também responsável pela criação de museus. 
Mas não aconteceram grandes mudanças no cenário 
patrimonial pois, entre as práticas do órgão até os 
anos 1970, privilegiava-se a preservação de 
construções coloniais, igrejas católicas e arte sacra, 
palácios e palacetes (Chuva, 2017; Fonseca, 2017), o 
que deixava à margem a proteção legal das 
manifestações populares. Estas compunham grande 

278 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 276-290, Jun/2025 

parte dos estudos dos pensadores modernistas, mas 
ficaram restritas ao campo intelectual. 

Embora não haja registros oficiais sobre as 
atividades dos museus brasileiros no período do 
pós-guerra, sabe-se que mesmo após a criação do 
ICOM em 1946, do qual o Brasil é membro desde o 
início, essas entidades ainda eram pouco 
representativas de uma cultura diversificada, sendo 
que “a grande ênfase era dada à conservação das 
coleções e ao papel educacional dos museus. Eles, 
entretanto, entraram em crise na década de 1970, 
quando se passou a criticá-los como instrumentos de 
veiculação de discursos oficiais” (Santos, 2004, p. 
58). 

A mudança significativa dos museus – e da 
museologia – vem acontecer a partir de 1972 com a 
Mesa-Redonda de Santiago do Chile, evento 
realizado pela Organização das Nações Unidas para a 
Educação, Ciência e Cultura (UNESCO) e o 
Conselho Internacional de Museus (ICOM)2, que 
reuniu representantes político-culturais da América 
Latina para discutir o papel dos museus na 
sociedade. Fundamental na história dos museus, foi 
responsável por afirma-los “como instituições sociais 
com agendas políticas” (Van Mensch apud Chagas et 
al, 2018a, p. 77). 

Até então, a museologia dizia respeito ao 
estudo dos processos museológicos enquanto 
conjunto de práticas e procedimentos necessários 
para realização das exposições. Na busca por novos 
referenciais que incluíssem formas experimentais e 
diversas de museus, Huges de Varine, arqueólogo, 
museólogo e historiador francês, desloca a visão de 
museu tradicional, definido como aquele composto 
pelo seu edifício, sua coleção e o seu público, para 
uma perspectiva mais ampla, intitulada Ecomuseu 
ou Museu Novo. Sob sua interpretação, o museu 
deve ter uma função social e deve ser composto pelo 
território, seu patrimônio e pela população a que 
atende:  

 
O museu, além das definições acadêmicas, era e 
ainda é: edifício + coleção + público. Qual é a 
realidade desses três elementos e o que acontecerá 
ao museu nas próximas décadas? (…) O edifício é 
substituído por um território, que é o território 
bem definido de uma comunidade. (…) A coleção 
consiste em tudo o que há nesse território e tudo o 
que pertence aos seus habitantes, tanto imobiliário 

como mobiliário, material ou imaterial. É uma 
herança viva, em constante mudança e criação. (…) 
O público é a população do território em questão 
como um todo, ao qual visitantes de fora da 
comunidade podem ser secundariamente 
adicionados (Stránský, 1974, p. 25). 
 
Surgia a ‘Nova Museologia’ e inaugurava-se 

uma nova linguagem, que “não se esgota num 
possível caráter simbólico e discursivo, ao contrário, 
tem impactos concretos e transformadores em 
muitos grupos sociais, em muitas iniciativas 
museais” (Chagas et al, 2018a, p. 77).  A expressão 
Nova Museologia foi aos poucos substituída pelo 
termo sociomuseologia (ibidem, p. 83), mas se 
mantém a perspectiva baseada na ideia de um museu 
que procure estar mais conectado com a sociedade, 
comprometido com uma atuação no território onde 
se insere, e que “não é o resultado de uma 
construção teórica que quer, a todo custo, de cima 
para baixo, enquadrar os museus” (ibidem, p. 76), 
embora esta ainda seja uma realidade em muitas 
instituições.   

Para Mário Moutinho, arquiteto, urbanista e 
antropólogo, um dos criadores do Movimento 
Internacional para uma Nova Museologia 
(MINOM)3, organização criada em 1984 e afiliada 
ao ICOM (2024), a Sociomuseologia é uma área 
disciplinar de ensino, investigação e atuação, cuja a 
abordagem multidisciplinar permite a articulação da 
museologia com diversas outras disciplinas “das 
Ciências Humanas, dos Estudo dos do 
Desenvolvimento, da Ciência de Serviços e do 
Planejamento do Território” (2007, p. 39). 

Dessa forma, a museologia atual busca, entre 
tantos aspectos, viabilizar que propostas 
democráticas, separadas do passado baseado numa 
história única, que possibilitem uma visão mais 
ampla do patrimônio histórico-artístico-cultural, a 
ser trabalhado também por vozes múltiplas. Desde a 
Mesa-Redonda em Santiago, o museu passa a ser 
visto como agente de mudança social, aspecto sob o 
qual se desenvolveu a Sociomuseologia. Os 
ecomuseus, os museus comunitários, os museus de 
território, os pontos de memória, e outras 
possibilidades de estruturá-los como espaços de 
participação social, vêm atender à noção de museu 
“integral” estabelecido naquele evento. Nesse 
sentido, ensinam Mário Chagas e Inês Gouveia 

 
279 



Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território  
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

 
(...) quando falamos em museu social e 
museologia social4, estamos nos referindo a 
compromissos éticos, especialmente no que dizem 
respeito às suas dimensões científicas, políticas e 
poéticas; estamos afirmando, radicalmente, a 
diferença entre uma museologia de ancoragem 
conservadora, neoliberal, capitalista e uma 
museologia de perspectiva libertária; estamos 
reconhecendo que durante muito tempo, pelo 
menos desde a primeira metade do século XIX até 
a primeira metade do século XX, predominou no 
mundo ocidental uma prática de memória, 
história, patrimônio e museu inteiramente 
comprometida com a defesa dos valores das 
aristocracias, das oligarquias, das classes e religiões 
dominantes e dominadoras (Chagas; Gouveia, 
2014, p.17). 
 
Alguns museus têm assumido a posição de 

lugares capazes de gerar impactos sociais e culturais 
nos territórios onde atuam. Podem ser mais que 
ambientes de sociabilidade e fruição, conjugando 
ações capazes de fortalecer vínculos e reconhecer a 
existência de múltiplas pautas identitárias. Ainda 
assim, dado que muitas entidades estão vinculadas 
ao Estado, é difícil mudar o vetor de atuação 
centrado nas coleções voltadas para o passado. Há a 
inegável modernização de suas práticas junto à 
comunidade, mas sua concepção ainda está limitada 
à institucionalização enquanto valor em si mesmo.  

Os acervos e as práticas museológicas têm 
buscado expressar diferentes identidades, 
territorialidades e temporalidades. Temáticas 
anteriormente ignoradas, subalternizadas, referentes 
por exemplo, às mulheres, aos negros, aos indígenas, 
à população LGBTQIAPN+, às periferias, à 
decolonialidade e à repatriação de patrimônio, tem 
estado cada vez mais presentes em espaços 
museológicos. Mas é preciso também extrapolar a 
representação para alcançar a representatividade, 
para que tais temáticas não sejam somente objeto de 
exposição, mas agentes fundamentais na produção e 
organização das narrativas a serem expostas.  

 
 

Identidade, território e museus 
 

A identidade é uma ideia ambígua e com 
diferentes significados (Bauman, 2005, p. 82). Para 

as ciências sociais, o conceito de identidade “é 
demasiadamente complexo, muito pouco 
desenvolvido e muito pouco compreendido”, como 
ensina Stuart Hall (2005, p. 8). O autor traz três 
concepções de identidade do sujeito ao longo do 
tempo: do Iluminismo, sociológico e pós-moderno. 

O sujeito do Iluminismo seria aquele 
racional, que buscava compreender o mundo ao seu 
redor a partir do conhecimento, sobre o qual “alguns 
argumentam que ele foi o motor que colocou todo o 
sistema social da “modernidade” em movimento” 
(ibidem, p. 25). Mas a “crescente complexidade do 
mundo moderno”, fez surgir o sujeito sociológico, 
cuja identidade é formada pela relação com outras 
pessoas, com os “mundos culturais” (ibidem, p. 11). 

Já o sujeito pós-moderno é aquele que não 
possui uma identidade fixa, já que ela é “formada e 
transformada continuamente em relação às formas 
pelas quais somos representados ou interpretados 
nos sistemas culturais que nos rodeiam” (ibidem, p. 
13). Ele conclui (provisoriamente) que as 
identidades culturais estão sempre em processo, 
sempre em construção, podendo ser enfraquecidas, 
fortalecidas, ou ainda hibridizadas pelas mudanças 
do mundo moderno e a globalização, responsável 
pela “pluralização” dessas identidades. Ainda 
segundo Hall, as identidades “emergem no interior 
do jogo de modalidades específicas de poder, e são 
assim mais o produto da marcação da diferença e da 
exclusão do que o signo de uma unidade idêntica, 
naturalmente constituída” (Hall, 2014, p. 109). 

Kathryn também acredita que as identidades 
– assim como as diferenças – estão em constante 
mudança, sendo que a identidade precisa de 
conceitualizações e é “relacional, e a diferença é 
estabelecida por uma marcação simbólica 
relativamente a outras identidades” (Woodward, 
2014, p. 13). Sob seu olhar,  

 
As identidades são fabricadas por meio da 
marcação da diferença. Essa marcação da diferença 
ocorre tanto por meio de sistemas simbólicos de 
representação quanto por meio de exclusão social. 
A identidade, pois, não é o oposto da diferença: a 
identidade depende da diferença (ibidem, p. 40). 
 
A autora acrescenta ainda que as identidades 

não são unificadas, podendo haver contradições a 
serem negociadas em seu interior, a depender da 

280 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 276-290, Jun/2025 

situação apresentada, envolvendo reivindicações 
sobre pertencimento a um grupo identitário (o que 
pode estar baseado em etnia, raça, parentesco ou 
ainda na história e no passado). As condições sociais 
e materiais também vinculam a identidade, somadas 
à marcação simbólica, que “é o meio pelo qual 
damos sentido a práticas e as relações sociais, 
definindo, por exemplo, quem é excluído e quem é 
incluído” (ibidem, p. 14). Ademais, a 
conceitualização da identidade abrange a análise dos 
“sistemas classificatórios que mostram como as 
relações sociais são organizadas e divididas” (ibidem, 
p. 14), ou seja, esses sistemas são representativos das 
relações de poder.  

A Identidade e a diferença como criações 
sociais e culturais também são trazidas por Tomaz 
Tadeu da Silva. Para o autor, elas são resultado do 
“processo de produção simbólica e discursiva” (Silva, 
2014, p. 81), que está sujeito às relações de poder. 
Nessa perspectiva: 

 
A afirmação da identidade e a enunciação da 
diferença traduzem o desejo dos diferentes grupos 
sociais assimétricamente situados, de garantir o 
acesso privilegiado aos bens sociais. A identidade e 
a diferença estão em estreita conexão com as 
relações de poder. O poder de definir a identidade 
e marcar a diferença não pode ser separado das 
relações mais amplas de poder. A identidade e a 
diferença não são, nunca, inocentes (ibidem). 
 
 
Para Rogério Haesbaert, as identidades 

também são múltiplas e estão sujeitas às relações de 
poder da sociedade. Possuem um sentido histórico, 
ligada ao passado e às memórias, e um sentido 
espacial, ligado ao presente, à perspectiva geográfica 
(2007, p. 33). Quanto a esta, território e 
territorialidade5 são os referenciais espaciais das 
identidades, de forma que “identidade e território 
podem cruzar-se em diferentes perspectivas, desde o 
nível mais individual (...) até aquele envolvendo 
amplos grupos sociais, como no caso das tradicionais 
identidades regionais e nacionais” (ibidem, p. 36). O 
autor entende que o território possui  

 
uma dimensão simbólica, cultural, através de uma 
identidade territorial atribuída pelos grupos 
sociais, como forma de “controle simbólico” sobre 
o espaço onde vivem (sendo também, portanto, 

uma forma de apropriação)” e uma dimensão mais 
concreta, de caráter político-disciplinar [e 
político-econômico, podemos acrescentar]: a 
apropriação e ordenação do espaço como forma de 
domínio e disciplinarização dos indivíduos 
(ibidem, p. 41). 
 
Seguindo a linha dos autores acima, 

Haesbaert também considera que a identidade se 
constroi contrastivamente em relação ao outro, 
acrescentando que a identidade territorial é uma 
forma de identificar e classificar grupos sociais, 
muitas vezes influenciada pela percepção externa, do 
“outro”. O território, assim, é fundamental 
conforme sua visão, para a construção da identidade, 
tanto para as concepções de cima para baixo, 
estabelecidas pelo poder hegemônico, como se dá, 
por exemplo, com a ideia de nação, quanto para 
aquelas de baixo para cima, formuladas pelos 
movimentos de resistência, como na luta dos povos 
tradicionais pela demarcação. 

Sendo as identidades territoriais as dimensões 
simbólicas presentes no território, Haesbaert 
considera ainda que 

 
Pode-se partir da própria discussão sobre a 
natureza do “simbólico”. Se as identidades sociais 
são simbólicas, os símbolos que compõem uma 
identidade não são construções totalmente 
arbitrárias ou aleatórias, eles precisam ancorar-se 
em referentes materiais ou, em outras palavras, 
têm sempre uma fundamentação política 
“concreta”. “As marcas da identidade não estão 
inscritas no real”, diz Penna, mas “os elementos 
sobre os quais as representações de identidade são 
construídas são dele selecionadas”. E esta seleção, 
devemos salientar, está sempre associada a 
determinadas estratégias sociopolíticas (ibidem, p. 
42). 
(...) 
Uma das bases, portanto, que pode dar mais 
consistência e eficácia ao poder simbólico na 
construção identitária, diz respeito aos referenciais 
espaciais, materiais (no presente ou no passado) 
aos quais a identidade faz referência. A estes 
referenciais Bernard Poche, ao trabalhar com as 
identidades regionais, denominou “espaços de 
referência identitária” (ibidem, p. 43). 
 
Os museus são espaços onde a identidade se 

mostra através do simbólico. Tais símbolos, como 

 
281 



Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território  
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

dito acima, não são construções eventuais, mas 
representações das forças políticas e culturais. Os 
pressupostos teóricos apresentados trazem a 
identidade como processo contínuo, em constante 
mudança, ligada essencialmente às relações de poder 
que compõem a sociedade. Quanto aos museus, 
também pode se dizer que estão em constante 
processo desde a sua concepção mais antiga, sendo 
instituições que também refletem, através daquilo 
que elegem como patrimônio, as relações de poder 
da sociedade. 

Dessa forma, museus são entidades que 
atuam na formação, afirmação e também no 
silenciamento das identidades. Ao lidar com a 
construção da memória, fazem parte da própria 
história e devem ser questionadas enquanto 
instituições que “têm uma relação de poder em 
relação ao "outro" que eles representam. Embora seu 
poder não seja ilimitado, os museus oficiais são 
capazes de propor e consolidar novos significados a 
partir de uma exposição de objetos” (Chagas; Santos, 
2007, p. 19).  

Para o historiador Ulpiano T. B. de Meneses, 
o museu é “território das identidades”, onde a 
exposição é vista como “"privileged arenas for 
presenting images of self and other" (Karp 1951: 15; 
ver também Abranches 1983). Seria ingênuo 
imaginar a ausência, aqui, das molas do poder” 
(Meneses, 1993, p. 212)”. Ao preservarem a 
memória, construída no presente, com base em 
ideais e valores que refletem as hierarquias sociais, 
devem ser capazes de questionar o discurso 
hegemônico. 

Desde seu surgimento, os museus foram 
usados como espaços – materiais e simbólicos – de 
afirmação da territorialização por meio da 
construção do referencial de nação. Mas no Brasil 
“não existe uma identidade autêntica, mas uma 
pluralidade de identidades, construídas por 
diferentes grupos sociais em diferentes momentos 
históricos” (Ortiz, 1986, p. 8). Daí que a evolução da 
noção de museu em um edifício para a noção de 
museu em um território, serve para embasar a busca 
da substituição daquela identidade nacional 
unificada por identidades culturais múltiplas, 
democráticas.  

Para Mário Chagas, ainda há uma certa 
resistência a ideia de um museu desterritorializado – 

no sentido de que o território do museu era o seu 
edifício. Seu território passou a ser “a sua área de 
abrangência, que pode ser local, estadual, regional, 
nacional ou internacional” (Chagas; Pires, 2018, p. 
294 ). Mas a diversificação das narrativas identitárias 
das instituições museais é recente e ainda insuficiente 
diante da pluralidade cultural brasileira. Iniciativas 
de caráter mais amplo, em geral, vem dos 
movimentos de resistência, de baixo para cima, como 
no Museu da Maré, onde Boaventura de Sousa 
Santos registrou suas impressões no livro de visitas: 

 
Este museu não pode sair daqui. Fica. Estou 
emocionado pela riqueza humana e cultural que 
vim encontrar neste Museu da Maré. Estive aqui 
há 45 anos, a Maré era outra e muito mais longe da 
dignidade. Nas piores condições políticas sociais, 
no meio do racismo e da discriminação, esta 
comunidade maravilhosa conseguiu construir 
uma vida digna numa sociedade que não cessa de 
os criminalizar. Este museu é a prova mais 
eloquente da vitalidade e da criatividade desta 
comunidade. É um museu contra-hegemônico 
que conta a dignidade das classes populares. A 
tecnologia museológica que está aqui é uma 
demonstração maravilhosa do que chamo ecologia 
dos saberes: o diálogo entre o saber popular e o 
saber técnico na construção da emancipação 
(ibidem, p. 296-297). (grifos nossos) 
 
O diálogo com os territórios onde estão 

situados tem sido a abordagem comum dentre os 
museus que vem buscando cumprir sua função 
social. Há a percepção por parte das instituições da 
necessidade de serem locais de reflexões e debates, ao 
invés de espaços de contemplação. Os museus de 
base comunitária, como os de território, são 
exemplos dessa busca, ao dar protagonismo aos 
habitantes, que elegem o acervo e decidem sobre sua 
extroversão. Embora também não sejam “museus 
inocentes” (Ramos, 2004, p. 14), proporcionam que 
objetos, saberes e patrimônios das mais diversas 
culturas possam ser preservados. 

 
 

O sertão e o museu casa do sertão  
 

A noção de sertão está presente na história do 
Brasil desde o período colonial. As diversas formas 
de interpretar os seus significados foram feitas tendo 

282 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 276-290, Jun/2025 

em conta diferentes interesses políticos e intelectuais. 
Cumpre esclarecer que não se pretende aqui trazer a 
discussão sobre as delimitações conceituais sobre o 
território do sertão e seus muitos usos em todo o 
país, mas expor algumas referências sobre as 
identidades sertanejas – que são múltiplas. 

No período colonial, com o adensamento da 
população na costa, “compreendia-se que o sertão 
estava logo após o litoral” (Freitas, 2014, p. 110). O 
espaço vazio, não colonizado, afastado do mar, e 
habitado por não cristãos era considerado sertão. Era 
comum a referência às regiões semiáridas do interior 
do país onde havia criação de gado, engenhos de 
açúcar e extração de minerais como sertão.  

Como mencionado anteriormente, com a 
República veio a necessidade de produzir uma 
imagem unificada do país. O sertão, naquele 
momento de construção da identidade nacional, 
passa a ser retratado na literatura e na historiografia 
como o Brasil original, longe das influências externas 
a que estava sujeito o litoral, o “Brasil puro seria o do 
interior, o do sertão, imune às influências externas, 
conservando em estado natural os traços nacionais” 
(Sodré, 1982, p. 323). 

No decorrer do século XX, a partir das 
afirmações naturalistas, deterministas e racistas de 
intelectuais como Euclides da Cunha – as mesmas 
que fundamentavam o livro de tombos da seção de 
antropologia biológica do Museu Nacional, 
mencionado acima –, o sertão e as pessoas que o 
habitam são retratados de forma contraditória, ora 
como fortes, ora como símbolos do atraso. Mas 
acima disso, eram os não brancos, indígenas, negros 
e mestiços marcados como não civilizados, sujeitos às 
intempéries da paisagem seca que os cercava o que 
acentuava a sua “diferença” em relação ao restante do 
país.  

Havia um conflito regional onde, o 
Norte/Nordeste do país era visto como rural, pobre 
e habitado por não brancos, ao passo que o 
Sul/Sudeste foi escolhido como símbolo do 
desenvolvimento e da civilidade. Logo, com as 
“práticas regionalizantes”, o Nordeste “deixa de ser 
simplesmente a área seca do Norte, para se tornar 
uma identidade racial, econômica, social e cultural à 
parte” (Albuquerque Jr., 2011, p. 342). O sertão e o 
Nordeste são então retratados como sinônimos e, 
“nenhuma palavra é mais ligada à história do Brasil e, 

sobretudo à do Nordeste do que a palavra 
SERTÃO” (Barroso, 1962, p. 35). 

Os estados do Nordeste são retratados 
desconsiderando a diversidade cultural entre eles, 
atribuindo uma identidade única ao sertanejo, 
conferida de maneira homogênea, com 
características que mesclam a violência da figura do 
cangaceiro, a presença do catolicismo, o 
autoritarismo dos coronéis e a simplicidade do povo 
pobre. Para o historiador Durval Muniz de 
Albuquerque Jr., 

 
O que se chama hoje de “cultura nordestina” é um 
complexo cultural, historicamente datável. É fruto 
de uma criação político-cultural, que tende a 
diluir as próprias diversidades e heterogeneidades 
existentes neste espaço, em nome da defesa “de 
seus interesses e de sua cultura” regionais, contra o 
processo de diluição nacional ou no internacional.  
(...) alguns dos mecanismos de saber e poder que 
produziram estas fraturas regionais e deram a elas 
suas identidades (2011, p. 352). 
 
Tal identidade reflete as relações de poder e 

seu sentido espacial no decorrer do tempo, sendo 
afirmada tanto pelos “outros” como pelos próprios 
moradores da região, pois as identidades territoriais 
requerem que “os habitantes de um determinado 
território se reconhecem, de alguma forma, como 
participantes de um espaço e de uma sociedade 
comuns” (Haesbaert, 2007, p. 44). 

Criou-se um estereótipo do sertanejo 
nordestino que é reproduzido então pela mídia, 
ainda de acordo com Albuquerque Jr. (2011) e se 
fixa no imaginário, apartado de uma compreensão 
histórica e simbólica de como foi produzido. As 
representações materiais e imateriais do território e 
das pessoas que ali vivem são expressas por imagens, 
símbolos e discursos que formam o mosaico a que se 
denomina cultura sertaneja, expressas pela música, 
pelo cinema, pela dança e imortalizada nas obras de 
autores como Raquel de Queiroz, Graciliano 
Ramos, José Lins do Rego, Guimarães Rosa e 
Ariano Suassuna.  

Consolidou-se uma identidade para o sertão 
nordestino, vinculada ao território, reunida numa 
teia cultural que se expressa na culinária, nas artes, 
nos modos de fazer, na religião e que possui, 

 
283 



Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território  
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

inclusive, uma imagem a si atrelada. Para 
Albuqyerque Jr.,  

 
(...) o Nordeste é uma invenção recente na história 
brasileira.  
(...) 
o Nordeste quase sempre não é o Nordeste tal 
como ele é, mas é o Nordeste tal como foi 
nordestinizado. Ele é uma maquinaria de 
produção, mas, principalmente, de repetição de 
textos e imagens. (...) estas imagens e textos 
alcançaram tal nível de consenso e foram 
agenciadas pelos mais diferentes grupos, que se 
tornaram “verdades regionais” (Albuquerque Jr., 
2011, p. 341; 348). 
 
É nessa região inventada que se localiza Feira 

de Santana. Retrocedendo ao momento histórico 
onde o sertão era tudo o que não fosse litoral, de 
acordo com a professora Nacelice Freitas, Feira de 
Santana ainda não aparecesse em mapas, ao contrário 
de outras cidades próximas, mas era “território 
reservado para despontar no espaço da acumulação, 
situada nas rotas dos caminhos do gado que se 
entrecruzavam para atingir o porto. É sertão. Lugar 
de pasto para alimentação do gado, lócus de origem 
da Vila de Feira de Santana” (2014, p. 108), foi 
“fundado em bases espaciais sertanejas” (ibidem, p. 
367).  

Criado em 1833, o município de Feira de 
Santana, ainda de acordo com a autora, mais tarde 
foi batizado de “Princesa do Sertão” por Ruy 
Barbosa e “Território de Identidade Portal do 
Sertão” por decisão política (ibidem). 

Quando completava 145 anos de criação, 
recebia o Museu Casa do Sertão, em 1978. Foi 
edificado no campus da Universidade Estadual de 
Feira de Santana pelo Lions Clube local, e passou a 
ser administrado pela instituição de ensino, de forma 
que a entidade tem mais de 45 anos6. Nasceu do 
entendimento da necessidade de preservação e 
salvaguarda da cultura popular construída para 
representar o sertão nordestino, para “evocar as 
lembranças de tempos passados, de vivências e 
culturas locais supostamente suplantadas, ou em 
processo de silenciamento nos modos de viver no 
cotidiano” (Caldas, Jacson L. apud UEFS, 2018, 
local 8), além disso,  

 

comporia uma narrativa sobre a identidade de um 
sertão baiano, de uma Feira de Santana que carecia 
de um lugar para a escrita de sua história. Seria um 
espaço de objetos escolhidos, selecionados 
enquanto aparatos de memória, que 
possibilitariam a construção e salvaguarda de um 
passado sancionado pela ideia de construção de 
uma cidade desenvolvida, pois, no futuro, o que 
não seria tocado/sentido no hábito cotidiano, 
poderia ser visto em exposições no museu 
(ibidem). 
 
Seu acervo conta com mais de mil peças, 

como artefatos em couro, cerâmica, matrizes de 
xilogravuras, literatura de cordel, mobiliário, dentre 
outros (UEFS, 2024). Sua coleção inicial: 

 
...referendou um processo simbólico de práticas 
que configuraram uma identidade sertaneja 
reunindo “peças de funilaria (fifós, utensílios 
domésticos, peneiras, chaleiras, etc.), material de 
caça e pesca (espingardas, badoque, muzuá, 
arataca, atiradeira, besta, etc.), peças agropastoris, 
cerâmica artística e utilitária, artigos de fibras e 
couro” com validade para a escrita da história do 
sertão baiano pela narrativa de uma “cultura 
popular de identidade sertaneja (Jornal A Tarde 
apud UEFS, 2018, local 15). 
 
Museus regionais, como o Casa do Sertão, 

surgiram como alternativas aos modelos de museus 
que reforçavam o discurso de nação unificada. No 
Manifesto Regionalista, documento que Gilberto 
Freyre teria publicado em 1926, havia referências a 
questões museais, onde ele afirmava querer “museus 
com panelas de barro, facas de ponta, cachimbo de 
matutos, sandálias de sertanejos (...), e não apenas 
com relíquias de heróis de guerras e mártires de 
revoluções gloriosas” (1976, p. 62 apud Chagas, 
2009, p. 129), já que o movimento buscava defender 
os valores regionais e tradicionais. Dois anos antes 
ele já havia publicado um artigo onde expunha que 
Pernambuco precisava de um museu capaz de reunir 
os valores da cultura regional e o que há de mais 
típico nela (ibidem). 

Em 1978, ano de criação da Casa do Sertão, 
os museus de Antropologia, de Arte Popular e do 
Açúcar, todos em Pernambuco e de temáticas 
regionais, já eram instituições consolidadas e, no ano 
seguinte, seriam reunidas no Museu do Homem do 
Nordeste, sob a administração do Instituto Joaquim 

284 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 276-290, Jun/2025 

Nabuco de Pesquisas Sociais, idealizado por Gilberto 
Freire, para quem a região 

 
aparecia nesse discurso museal como alguma coisa 
dada e acabada. A identidade regional, em 
consequência, era considerada como uma espécie 
de essência mágica e poderosa aparentemente 
capaz de aplainar tensões, diluir conflitos, fazer 
esquecer a “gota de sangue” e garantir a 
preservação das tradições locais, tais como eram e 
deveriam continuar sendo (ibidem, p. 143). 
 
Outros museus pelo Norte e Nordeste foram 

contagiados pelas ideias de Freyre sobre a força 
regional e a necessidade de sua representação. Para 
Mário Chagas, há dois problemas principais na 
“imaginação museal” de Gilberto Freyre e sua 
perspectiva regional totalizante: a representação do 
Nordeste não poderia ser total, pois não seria 
possível sintetizá-lo e, outro aspecto seria o ponto de 
vista “a partir da ótica da casa-grande” (2009, p. 
145). 

O Museu Casa do Sertão é um espaço que 
institucionaliza o sistema de representação cultural 
construído para o território do sertão nordestino 
como comunidade simbólica unificada. Tem o 
Estado como seu promotor e articulador e, assim 
como outros espaços contemporâneos, foi idealizado 
a partir de uma “imagem que sempre se repete (...) 
no sentido de localizar estes elementos garantidores 
da identidade, da semelhança, da homogeneidade do 
espaço e da fixação deste olhar e deste falar 
“nordestino” e sobre o Nordeste” (Albuquerque Jr., 
2011, p. 80-81), construído pelos intelectuais e 
artistas, pela “elite tradicional” (ibidem, p. 93), que 
escrevia da varanda da casa-grande. 
 

 
Figuras 01 – Imagens ilustrativas do acervo e da 
exposição fotográfica de Miguel Teles, Tangerinos: 
Rastros de Bois, Caminhos da Saudade. 

 
Figuras 02 – Imagens ilustrativas do acervo e da 
exposição fotográfica de Miguel Teles, Tangerinos: 
Rastros de Bois, Caminhos da Saudade. 
 

 
Figura 03 – Imagem ilustrativa do acervo. 
 

 
Figura 04 – Imagem ilustrativa da exposição das obras da 
ceramista Crispina dos Santos7. 

 
A entidade está baseada nesse referencial 

imagético-discursivo da identidade do sertão e seu 
território, cujas temáticas expositivas estão 
vinculadas ao que é “típico”. Para Ulpiano T. B. de 
Meneses, os museus não deveriam expor o “típico”, 
mas mostrar a sociedade como se constroem a 
tipicidade e o estereótipo, inclusive do ponto de vista 
hierárquico. Na visão do historiador, os museus 
devem ser lugar de questionamento, não de 
contemplação, devendo ainda criarem condições 
para que haja o entendimento da formação da 
identidade, ao invés de deixar-se embaraçar na rede 

 
285 



Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território  
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

ideológica (ibidem, 213), ao que acrescenta:  
 
O museu local/regional seria aquele em que os 
processos de identidade encontrariam o espaço 
mais aceitável de expansão. Entretanto, não há por 
que excluí-los dos riscos. Não há, em nossa 
sociedade, realidade regional/local que seja 
homogênea e estática. Daí o perigo de tais museus 
exercerem papéis compensatórios de refúgio para 
simbolicamente "recuperarem" uma unidade 
perdida ou (o que é pior) de espelhos em que 
narcisisticamente se procure a devolução da 
imagem que já tinha sido atribuída a si próprio - e 
que agora retoma sedutora, pronta a se 
transformar num termômetro com o qual se mede 
(etnocêntricamente) toda a realidade. G.H. 
Riviere, o grande mentor do museu socialmente 
responsável e inspirador dos ecomuseus, sempre 
chamou a atenção para estes desvios, seja do 
museu-refúgio, seja do museu-espelho (d. Raphael 
& Herbérich-Marx 1987:87) (1993, p. 213). 
 
Faz-se necessário compreender que o Museu 

Casa do Sertão, assim como tantas outras entidades, 
está preso numa institucionalidade construída de 
cima para baixo. O museu constitui um órgão 
suplementar da Universidade Estadual de Feira de 
Santana, subordinado diretamente ao Gabinete da 
Reitoria, está localizado dentro do campus e obedece 
ao seu horário de funcionamento e conta com um 
enxutíssimo corpo técnico de menos de dez 
servidores (UEFS, 2018).  

Ademais, possui plano museológico, 
conforme determina a legislação (Brasil, 2009), mas 
sua implementação fica prejudicada, pois não possui 
autonomia financeira. A inclusão dos gastos do 
museu nas despesas gerais da universidade gera uma 
invisibilidade orçamentária, apontada no 
documento como grande obstáculo para a realização 
de novos projetos (UEFS, 2018).  

A sua gestão inclui o atendimento aos 
públicos interno e externo, os cuidados de 
conservação do prédio e do acervo, além das ações de 
pesquisa, comunicação e exposição, tudo isso 
contando apenas com o repasse de verba da 
universidade, pois não há receita de bilheteria, já que 
a visitação é gratuita (UEFS, 2019). Esse cenário, 
comum a diversas entidades, impõe rotinas de 
trabalho adstritas à inovação das práticas museais, 

mas sob as mesmas concepções. Para Ana Silva 
Bloise:  

 
A realidade dos pequenos museus do interior é 
bem diferente e, assim como acontece em outras 
áreas da produção da cultura, a gestão é o elo mais 
frágil de uma cadeia de necessidades e lacunas não 
satisfatoriamente resolvidas. Podemos dizer que a 
gestão da maioria desses museus localizados fora 
dos grandes centros é feita através desta fórmula: 
muita boa vontade, poucos recursos financeiros e 
humanos, quase nenhum acesso a tecnologias e 
conhecimento especializado. Nos pequenos 
museus não se trabalha sem uma grande dose de 
dedicação pessoal e muita flexibilidade (Bloise, 
2011, p. 44). 
 
Nessa conjuntura, a autonomia financeira e 

de gestão da entidade museológica é o ponto inicial 
para uma atuação mais independente e inovadora. 
Provocar o questionamento sobre a formação da 
identidade, adotando novas concepções 
desprendidas do olhar contemplativo, requer que o 
museu possa atuar com liberdade. Isso dará a 
entidade o reconhecimento do seu papel 
multifuncional, auxiliar da pesquisa, do ensino e da 
extensão, efetivando a premissa de ser instrumento 
de mediação entre universidade e sociedade (UEFS, 
2018).  

Importa acrescentar que, embora retrate 
referências estabelecidas, a Casa do Sertão adota 
também práticas de transmissão do patrimônio 
cultural atual. É um espaço que mantém relações 
muito imediatas com a comunidade, principalmente 
através das políticas de extensão. Tem buscado 
retratar as mais diversas manifestações da cultura 
local, com exposições e ações educativas variadas que 
envolvem as temáticas indígena, o feminino, o 
território e sua população, estabelecendo uma 
inter-relação da dimensão cultural, simbólica e 
concreta do espaço. 

Artistas locais são presença constante nas 
atividades, o que permite ao público fruição diversa 
do espaço em interação com os agentes culturais, 
numa experiência que transcende a mera extroversão 
do acervo e valoriza o patrimônio que se constrói no 
presente.  

 
 

286 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 276-290, Jun/2025 

Considerações finais 
 
O presente trabalho buscou retratar os 

museus são lugares de memória, não só do passado, 
mas também do presente, que tem renovado sua 
forma de conservar e comunicar os patrimônios que 
salvaguarda. Lugar onde muitos discursos são 
elaborados como reflexo do contexto histórico, mas 
também onde podem ser discutidos, criticados e 
reconstruídos. Dispõem de um referencial simbólico 
que pode ser usado como recurso à serviço do 
território e da identidade, tendo em conta que estes 
não são fixos ou limitados, mas polissêmicos e 
também compostos de seus próprios referenciais 
simbólicos.  

Considerando que a identidade é um 
componente do território e este, por sua vez, é 
formado pelas dimensões política e cultural, é 
possível compreender que a identidade territorial é 
atribuída por grupos sociais como meio de controle 
simbólico. Ademais, a identidade é definida 
historicamente, por isso não é fixa e os símbolos que 
a representam não são fruto da eventualidade, mas 
prolongamento da hegemonia, capaz de silenciar 
certas memórias.  

Identidade, território e o museu Casa do 
Sertão são simultâneos, estão sujeitos a relações de 
poder que os atravessam e, por isso, estão em 
movimento. Entretanto, o museu guarda uma 
complexidade organizacional, dividido entre suas 
responsabilidades técnicas e questões ideológicas. 
Precisa cumprir suas funções atreladas ao ensino, a 
pesquisa e a extensão, além de suas funções 
enquanto espaço de memória e preservação da 
história. Está sob a tutela do Estado, presa a 
institucionalização que limita a sua atuação, o que 
lhe permite a inovação de suas práticas museológicas, 
mas não permite a mudança de sua concepção.  

Os museus do mundo líquido moderno 
precisarão ir além de representar as identidades de 
alguma forma já classificadas, para discuti-las sob a 
perspectiva de poder, como fator de opressão, de 
estereotipização, de estigma. Questões identitárias, 
étnicas e comunitárias atuais são capazes de 
contribuir para a ressignificação do patrimônio 
cultural e para repensar o papel dos museus como 
locais de preservação deste. 

Nesse sentido, a presente pesquisa objetivou 

analisar como se integram o território e a identidade 
sertaneja ao Museu Casa do Sertão. Apesar de não 
ter sido possível o aprofundamento das discussões 
sobre os conceitos de identidade e território, as 
noções trazidas permitiram verificar que o 
patrimônio cultural salvaguardado pelo museu foi 
concebido sob a perspectiva da representação 
hegemônica elaborada no contexto da questão 
nacional, desprendido do conjunto de valores por 
trás de sua constituição.  

A mudança desse paradigma precisará superar 
as práticas há muito tempo enraizadas na atuação 
museal. A sua função social, a responsabilidade 
sociocultural e superação da eleição do acervo como 
um valor em si mesmo são questões muito recentes e 
ainda em discussão. Tal conjuntura impõe a 
necessidade de aprofundamento de estudos no 
sentido de atualizar o fenômeno museológico, capaz 
de ser um instrumento da memória, mas também 
instrumento de discussão de sua formação histórica. 
 

 
Notas 
 
1 Para saber mais sobre o assunto, consultar: 
https://www.icom.org.br/?page_id=2776. 
2 A Mesa-Redonda de Santiago reuniu representantes 
po1. A Mesa-Redonda de Santiago reuniu representantes 
político-culturais da Costa Rica, Argentina, Bolívia, 
Brasil, Chile, Colômbia, El Salvador, Equador, 
Guatemala, México, Panamá, Peru e Uruguai. Discutindo 
os problemas centrais da museologia latina, foi lá que 
surgiram pela primeira vez os termos “museu integral” e 
“sociomuseologia” (Nascimento Júnior, 2012). 
3 O MINOM “reúne indivíduos que se dedicam à 
museologia ativa e interativa. Está aberto a todas as 
abordagens que façam do museu um instrumento de 
construção e desenvolvimento da identidade da 
comunidade. O MINOM favorece as relações 
cooperativas entre usuários e profissionais, bem como a 
colaboração intercultural” (2024). 
4 Mário Chagas utiliza sociomuseologia e museologia 
social como sinônimos, destacando que há uma tendência 
em reproduzir o discurso colonialista na possibilidade de 
diferenciação entre elas (2018a, p. 87). 
5 Para Haesbaert, o território possui uma dimensão 
concreta, de caráter político-disciplinar e 
político-econômico, além de uma dimensão simbólica, 
cultural. Já a territorialidade é “algo abstrato”, está mais 
ligada à maneira como as pessoas utilizam a terra, 
organizam o espaço e lhe dão significado (2007, p. 41). 

 
287 



Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território  
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

6 A Universidade Estadual de Feira de Santana (UEFS), 
possui quatro museus sob sua administração, que ocupam 
diferentes posições na organização institucional. A Casa 
do Sertão, objeto deste trabalho, foi o primeiro a ser 
inaugurado. Faz para da entidade o Centro de Estudos 
Feirenses (CENEF), que constitui a Biblioteca Setorial 
Monsenhor Renato de Andrade Galvão – que conta com 
mais de quatro mil exemplares dedicados à história local e 
regional, inclusive jornais dos séculos XIX e XX (UEFS, 
2023). No museu há também o Pavilhão Anexo Lucas da 
Feira, que guarda peças e máquinas de um contexto rural 
antigo, tal como carros de boi e prensas de casas de 
farinha. O nome faz referência à figura histórica regional 
que se rebelou contra a escravidão. 
7 Todas as figuras constituem registros fotográficos por 
Hortência Sant’Ana (UEFS, 2023). 
 
 

Referências 
 
ALBUQUERQUE JR., Durval Muniz de. A 
Invenção do Nordeste e outras artes. São Paulo: 
Cortez. 2011. 
 
 
BARROSO, Gustavo. À margem da História do 
Ceará. Imprensa Universitária do Ceará. Fortaleza, 
CE: 1962. 
 
 
BAUMAN, Zygmunt. Identidade: entrevista a 
Benedetto Vecchi. Editora Schwarcz-Companhia das 
Letras, 2005. 
 
 
BLOISE, Ana Silvia. O desafio da gestão dos 
pequenos museus. In: Sistema Estadual de Museus 
de São Paulo (Org), Museus: o que são, para que 
servem? São Paulo: ACAM Portinari. p. 43-49, 
2011. 
 
 
BRASIL. Lei n. 11.904, de 14 de janeiro de 2009. 
Institui o Estatuto dos Museus e dá outras 
providências. Brasília, DF, DOU: 15 jan. 2009. 
 
 
CÂNDIDO, Manuelina Maria Duarte. Orientações 
para Gestão e Planejamento de Museus. Coleção 
Estudos Museológicos, v. 3, Florianópolis: FCC, 

2014. 
 
CHAGAS, Mário; SANTOS, M. S. dos. A 
linguagem de poder dos museus. In: ABREU, 
Regina; CHAGAS, Mário; SANTOS, Myriam 
Sepúlveda dos (Org.). Museus, Coleções e 
Patrimônios: narrativas polifônicas. Rio de Janeiro: 
Garamond, 2007. 
 
 
CHAGAS, Mário; A Imaginação Museal: museu, 
memória e poder em Gustavo Barroso, Gilberto 
Freyre e Darcy Ribeiro. Rio de Janeiro: 
MinC/IBRAM, 2009. 
 
 
CHAGAS, Mário; GOUVEIA, Inês. Museologia 
social: reflexões e práticas (à guisa de apresentação). 
Revista Cadernos do CEOM, v. 27, n. 41, p. 9-22, 
2014. 
 
 
CHAGAS, Mário; PRIMO, Judite; Storino, C.; 
ASSUNÇÃO, Paula. A museologia e a construção 
de sua dimensão social: olhares e 
caminhos. Cadernos de sociomuseologia, v. 55, n. 
11, p. 73-102, 2018a. 
 
 
CHAGAS, Mário; PIRES, Vladimir S. (Orgs). 
Território, museus e sociedade: práticas, 
poéticas e políticas na contemporaneidade. Rio 
de Janeiro, RJ: Unirio; Instituto Brasieliro de 
Museus, 2018b.  
 
 
CHUVA, Márcia. Os arquitetos da memória: 
sociogênese das práticas de preservação do 
patrimônio cultural no Brasil (anos 1930-1940). 2. 
ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2017. 
 
 
FONSECA, Maria Cecília Londres. O Patrimônio 
em Processo: trajetória da política federal de 
preservação no Brasil. 4. ed. Rio de Janeiro: UFRJ, 
2017. 
 
 

288 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 276-290, Jun/2025 

FREITAS, Nacelice Barbosa. O descoroamento da 
Princesa do Sertão: de" chão" a território, o" vazio" 
no processo de valorização do espaço. 2014. Tese 
(Doutorado em Geografia). Universidade Federal de 
Sergipe, Aracaju, 2014. 
 
 
HAESBAERT, Rogério. Identidades Territoriais: 
entre a multiterritorialidade e a reclusão territorial 
(ou: do hibridismo cultural à essencialização das 
identidades). In  ARAUJO, Frederico G. B.; 
HAESBAERT, Rogério (org.) de. Identidades e 
territórios: questões e olhares contemporâneos. 
Rio de Janeiro: Access, 2007. 
 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na 
pós-modernidade. 10ª edição. Rio de Janeiro: 
Lamparina, 2005. 
 
 
HALL, Stuart. Quem precisa da identidade? In: 
SILVA, Tomaz Tadeu (Org). Identidade e diferença: 
a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2014. 
 
 
ICOM - INTERNATIONAL COUNCIL OF 
MUSEUMS. Nova Definição de Museu, 2022. 
Disponível em: https://www.icom. 
org.br/?page_id=2776. Acesso em: Acesso em: 03 
jun. 2023.  
 
 
MENESES, Ulpiano T. Bezerra. A problemática da 
identidade cultural nos museus: de objetivo (de 
ação) a objeto (de conhecimento). Anais Do Museu 
Paulista: História E Cultura Material. São Paulo, 
SP: Museu Paulista, n. 1, p. 207–222. 1993.  
 
 
MOUTINHO, Mario. Definição evolutiva de 
Sociomuseologia. Cadernos de Sociomuseologia. 
Lisboa, v. 28, n. 28, p. 39-44. 2007. 
 
 
MINOM - MOVIMENTO INTERNACIONAL 
PARA UMA NOVA MUSEOLOGIA, 2024. 

Sobre. Disponível em:  
https://www.minom-portugal.org/sobre/. Acesso 
em: 27 ago. 2024. 
 
 
NASCIMENTO JUNIOR, José do; TRAMPE, 
Alan; SANTOS, Paula Assunção dos (Orgs). Mesa 
redonda sobre la importancia y el desarrollo de 
los museos en el mundo contemporáneo: Mesa 
Redonda de Santiago de Chile, 1972. Brasília: 
Ibram/MinC;Programa Ibermuseos, v.1; 235 p. 
2012. 
 
 
ORTIZ, Renato. Cultura brasileira e identidade 
nacional. 2ª edição. Editora Brasiliense. 1986. 
 
 
PIRES, Débora de Oliveira (Org.). 200 anos do 
Museu Nacional. Museu Nacional. Rio de 
Janeiro: Associação de Amigos do Museu Nacional, 
2017. Disponível em: 
https://www.museunacional.ufrj.br/200_anos/doc/
200_anos_do_Museu_Nacional.pdf. Acesso em: 02 
mar. 2023. 
 
 
RAMOS, Francisco Régis Lopes. A danação do 
objeto: o museu no ensino da história.  Chapecó: 
Argos, 2004. 
 
 
SANTOS, Myriam S. Os museus brasileiros e a 
constituição do imaginário nacional. Sociedade e 
estado, v. 15, p. 271-302, 2000. 
 
 
SANTOS, Myriam S. Museus brasileiros e política 
cultural. Revista brasileira de ciências sociais, v. 
19, p. 53-72, 2004. 
 
 
SILVA, Tomaz Tadeu da (Org). Identidade e 
Diferença: A perspectivas dos estudos culturais. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2014. 
 
 
SODRÉ, Nelson Werneck. História da Literatura 

 
289 



Casa do Sertão: Museu, Identidade e Território  
Claudia Roberta Lima Carvalho e Lima, José Raimundo Oliveira Lima 

Brasileira. São Paulo, editora Difel, 1982. 
 
 
STRÁNSKÝ, Zbyněk Z. Brno: Education in 
Museology. Museological Papers V, Supplementum 
2. Brno: J. E. Purkyně University and Moravian 
Museum, 1974. p. 25. 
 
 
UEFS - UNIVERSIDADE ESTADUAL DE 
FEIRA DE SANTANA. Museu Casa do Sertão e 
Centro de Estudos Feirense (MCS). Plano 
Museológico, Feira de Santana, 2018. 
 
 
UEFS - UNIVERSIDADE ESTADUAL DE 
FEIRA DE SANTANA. Relatório de Gestão 
2015/2019, 2019. Disponível em:  
http://www.asplan.uefs.br/arquivos/File/Relatorio
_Gestao_2015_2019.pdf. Acesso em: 3 mai. 2023. 
 
 
UEFS - UNIVERSIDADE ESTADUAL DE 
FEIRA DE SANTANA. Museu Casa do Sertão, 
2023. Feira de Santana, 2023. Disponível em: 
https://www.uefs.br/modules/conteudo/conteudo.
php?conteudo=119. Acesso em: 02 mar. 2023. 
 
 
UEFS, UNIVERSIDADE ESTADUAL DE FEIRA 
DE SANTANA. Museu Casa do Sertão, 2024. 
Disponível em: https://mcs.uefs.br/exposi% 
C3%A7%C3%B5es/exposi%C3%A7%C3%B5es-ante
riores. Acesso em: 02 jun. 2024. 
 
 
WOODWARD, Kathryn. Identidade e diferença: 
uma introdução teórica e conceitual. In: SILVA, 
Tomaz Tadeu (Org,). Identidade e diferença: a 
perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 2014. 
 
 
 

290 



  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.20 

Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em 
Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental* 

 
Between success and frustration: collective actions by rural associations in Capitão Poço, Pará, between 1960 

and 2022 in the Eastern Amazon, Brazil 

 
Dalva Maria da Mota** 

Roselany de Oliveira Correa*** 
Heribert Schmitz**** 

 
 

Palavras-chave: 
Agricultores familiares 
Associações comunitárias 
Nordeste Paraense 
 

Resumo: A ação coletiva em associações rurais de agricultores familiares é fundamental para 
a representação, a sociabilidade e o acesso a políticas públicas. Simultaneamente, é um 
desafio com dificuldades que resultam em experiências muitas vezes frustradas. O objetivo 
do artigo é analisar a ação coletiva de agricultores familiares em associações rurais no 
município de Capitão Poço no Nordeste Paraense, Amazônia Oriental. A abordagem, 
qualitativa e quantitativa, contou com o levantamento de dados secundários e primários 
em entrevistas históricas, abertas e semiestruturadas sobre associações ativas e inativas. A 
conclusão geral é que a dinâmica e a longevidade das associações se alicerçam em atividades 
concretas, duradouras, com uma carga de trabalho plausível para os associados e com regras 
claras quanto às obrigações e aos direitos em ações que vão além da produção e da 
comercialização, mas que também lhes garantem divertimento, alegria e espiritualidade. 

Keywords: 
Family farmers 
Community associations 
Northeastern Pará 
 

Abstract: Collective action in rural associations formed by members of family farmers is 
fundamental for representation, sociability, and access to benefits provided through public 
policies. Oftentimes, however, the challenges presented by collective action are difficult to 
surmount, with the result being failed attempts at collective organization. The objective of 
the article is to analyze the collective action of family farmers in active and inactive rural 
associations in the municipality of Capitão Poço in the Northeast of Pará, Eastern Amazon. 
The qualitative and quantitative approach included secondary and primary data collection 
with open and semi-structured historical interviews and observations. The general 
conclusion is that the dynamics and longevity of associations are based on concrete, 
long-lasting activities with plausible workload for members, with clear rules regarding 
obligations and rights in actions that go beyond production and commercialization, but 
which also guarantee fun, joy and spirituality among the association members. 

 
Recebido em 19 de janeiro de 2025. Aprovado em 23 de junho de 2025. 

 
 
 
 

 
* Pesquisa financiada pela Empresa Brasileira de Pesquisa Agropecuária (Embrapa) e pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento 
Científico e Tecnológico (CNPq). 
** Doutorado em Sociologia, Pesquisadora da Embrapa Amazônia Oriental, Belém (PA), Bolsista de produtividade do CNPq. E-mail: 
dalva.mota@embrapa.br. 
*** Doutorado em Ciência Animal e Pastagens, Pesquisadora da Embrapa Amazônia Oriental, Belém (PA). E-mail: 
roselany.correa@embrapa.br. 
**** Doutorado em Sociologia Rural, Professor Titular de Sociologia, Universidade Federal do Pará, Belém (PA), Bolsista de produtividade 
do CNPq. E-mail: heri@zedat.fu-berlin.de. 
 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.20


Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Dalva Maria da Mota, Roselany de Oliveira Correa, Heribert Schmitz 

Introdução 
 

O artigo trata da ação coletiva de agricultores 
familiares em Capitão Poço, Pará. O interesse pelo 
tema nasceu da escuta de sucessivas afirmações de 
agricultores1 segundo as quais o associativismo é 
“muito difícil” no município, em que cerca de dois 
terços das associações fundadas são ativas e as 
demais, inativas. Por outro lado, Carvalho (1998), 
num dos raros estudos que tratam do associativismo 
em Capitão Poço, atesta a sua baixa influência nos 
processos de mudança técnica. Essa constatação leva 
à hipótese de que laços de parentesco e afinidades 
proporcionam longevidade às associações e maior 
dinamismo numa região de fronteira, que data do 
segundo ciclo da borracha. De fato, entre 1940 e 
1950, quando os migrantes chegaram ao município, 
tiveram no parentesco a principal rede de apoio para 
ali se estabelecerem.  

Estudos no Pará têm analisado tanto 
associações quanto cooperativas rurais, ambas 
expressões da ação coletiva, compreendida como 
“[...] todas as ocasiões em que grupos de pessoas 
mobilizam recursos, incluindo seus próprios 
esforços, para alcançar objetivos comuns” (Tilly, 
1981, p. 17)2. Reis (2002) analisou duas associações e 
uma cooperativa e enfatizou as dificuldades 
enfrentadas pelo associativismo por não conseguir 
atender necessidades individuais e imediatas e pela 
complexidade de gestão exigida. Com base na 
percepção de dirigentes de 43 associações no 
Nordeste Paraense e na ilha do Marajó, Maneschy, 
Conceição e Maia (2010, p. 156) constataram que 
existe “[...] artificialismo em sua constituição, 
conforme as queixas generalizadas dos líderes de que 
os sócios eram ausentes ou pouco atuantes” e que 
“[...] as associações muitas vezes não passavam de 
grupos formais”. Observando a persistência de uma 
associação na comunidade Santa Ana, em Mãe do 
Rio, Schmitz, Mota e Sousa (2017) concluíram que 
a ação coletiva assume diferentes formatos, a 
depender da existência ou não de relações de 
reciprocidade entre os participantes das 
organizações. Silva et al. (2019) analisaram o 
associativismo no assentamento da ilha Pracaxi, no 
arquipélago de Marajó, no município de Breves, 
Pará, e verificaram que o propósito para participar de 
uma associação foi a melhoria de vida. Mesmo que a 

participação fosse razoável, os associados 
consideravam que a associação não atendia às suas 
expectativas, especialmente pela falta de apoio 
público.  

Nos diferentes estudos, os autores ressaltam 
que a prevalência dos interesses individuais sobre os 
coletivos, a baixa participação, o pouco interesse e a 
falta de confiança mútua minam a iniciativa. Em 
contraste, a participação dos associados nos espaços 
de decisão, a confiança e a relação de poder 
equilibrada facilitam a persistência das organizações.  

De modo geral, as associações promovem a 
socialização e têm potencial para impulsionar 
transformações sociais e o desenvolvimento 
econômico, além de fomentar estruturas de 
pertencimento e de identidade cultural (Lüchmann, 
2014). A partir de diferentes estudos, Lüchmann 
(2014, p. 160) afirma: “[...] entre outras 
contribuições, as associações permitiriam ampliar os 
domínios das práticas democráticas para diversas 
esferas da vida social, constituindo meios 
alternativos para dar voz aos desfavorecidos em 
função das condições desiguais de distribuição de 
dinheiro e poder”.  

Aplicadas as virtudes das associações a um 
contexto histórico específico, cabe ressaltar a 
associação como uma forma de ação coletiva, “um 
fenômeno concreto”, e o associativismo como a 
“disposição ou o espírito que teoricamente a anima” 
(Hébette, 2010, p. 64) e que se expressa em grupos 
de interesse para fins específicos, como ter acesso a 
políticas públicas, administrar bens comuns, praticar 
o manejo florestal comunitário, entre outros. Todas 
essas ações dependem da cooperação, da mobilização 
e da participação ativa em tempos diferentes, 
segundo o propósito, mas agregados em torno de 
ações que exigem gestão e lideranças. Portanto, a 
existência de um objetivo comum não é suficiente 
para que a ação coletiva ocorra, pois ela exige a ação 
conjunta dos interessados nesse objetivo. Entretanto, 
desde Olson (1998 [1965]), não é evidente que essa 
ação coletiva aconteça. Com efeito, para que os 
participantes se engajem, é necessário ter elementos 
estruturantes, como a reciprocidade (Ostrom, 2010; 
Schmitz; Mota; Sousa, 2017).  

Considerando o debate, o objetivo do artigo é 
analisar a ação coletiva em associações rurais de 
agricultores familiares no município de Capitão 

292 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 291-305, Jun/2025 

Poço para compreender as suas dinâmicas e explicar 
as diferenças quanto à longevidade. Parte-se do 
princípio de que as associações constituem 
organizações fundamentais para a representação e a 
defesa de grupos socialmente desfavorecidos, 
principalmente em contexto de concorrência com o 
agronegócio3, de emergência climática com a 
redução de chuvas e o aumento de temperatura e de 
parcos recursos públicos. 

 
 

Metodologia 
 

Capitão Poço, situado na mesorregião do 
Nordeste Paraense, na microrregião do Guamá, foi 
elevado à categoria de município em dezembro de 
1961. A história do município está vinculada ao 
processo do chamado avanço das frentes pioneiras, 
implementado pelo Governo Federal, que resultou 
na atração de migrantes de outras partes do país para 
o território paraense. Inicialmente a área do 
município foi explorada por madeireiros; em 1945, 
15 famílias nordestinas aí fizeram as primeiras roças 
(Capitão Poço, 2024).  

A trajetória do município é marcada pela 
agricultura de culturas alimentares e comerciais, 
destacando-se a contínua produção de mandioca e a 
introdução da laranja em 1977 para explorar o 
microclima da região4. Diferentes culturas tiveram 
seu auge, como feijão, malva, pimenta-do-reino, 
algodão, maracujá etc. Atualmente, Capitão Poço é 
o maior produtor de laranja e o 24º de mandioca do 
Pará (IBGE, 2023). 

Esta pesquisa foi realizada em 2023 em 19 
associações situadas em 19 vilas de Capitão Poço, 
selecionadas segundo informações da Empresa de 
Assistência Técnica e Extensão Rural (Emater) e de 
entrevistados. A abordagem do estudo mesclou 
princípios da pesquisa qualitativa e da quantitativa 
com levantamento de dados primários e secundários. 
A pesquisa de campo foi realizada por meio de 
entrevistas históricas e com formulários com 
questões abertas e fechadas com 45 pessoas, das 
quais 27 fazem parte de associações ativas e 18 
pertenceram a associações inativas no momento da 
pesquisa. Do total, 14 são ou foram dirigentes, 18 
são ou foram sócios e 13 nunca foram associados. 
Dois técnicos, duas lideranças sindicais e três pessoas 

que conhecem a história do município foram 
entrevistadas. As entrevistas foram realizadas em 
diferentes espaços (residência dos entrevistados, 
escritório de instituições e sede de associações), 
indicados pelos entrevistados. As principais questões 
abordadas foram: características do entrevistado e da 
comunidade, histórico e situação legal atual da 
associação, estrutura e funcionamento da associação, 
participação dos sócios, financiamentos, realizações, 
problemas, dificuldades, avaliação das gestões e 
projetos futuros. 

Um total de 52 pessoas fizeram parte da 
pesquisa, 69% são homens e 31% são mulheres com 
idades que variam de 20 a 80 anos, predominando a 
faixa etária de 50 a 60 anos. Quanto à escolaridade, 
44% dos entrevistados cursaram o ensino 
fundamental, 39%, o ensino médio completo e 17%, 
o ensino superior. A maioria dos entrevistados (79%) 
autorreconhece-se como agricultores, 9%, como 
técnicos, 4%, como professores e os demais, como 
agente de saúde, apicultor, autônomo, motorista, 
pescador e secretário.  

Os dados foram sistematizados em planilha 
Excel 2020. Para efeito de análise, contrastaram-se 
dados e informações das associações ativas e inativas 
à luz da literatura sobre ação coletiva, mais 
especificamente, sobre o associativismo. Em termos 
teóricos, o artigo confirma a adequação do conceito 
de ação coletiva para analisar dinâmicas de grupos 
sociais sujeitos a vulnerabilidades históricas e, mais 
recentemente, alcançados pela emergência climática, 
mas não consegue explicar relações intrincadas e 
persistentes de reciprocidade entre parentes e 
vizinhos independentemente de formalidades 
associativas. 

 
 

Ação coletiva e associações rurais em 
Capitão Poço 

 
A ação coletiva pode ser compreendida como 

o esforço de um conjunto de pessoas para atingir um 
objetivo comum. Para Cattani (2011, p. 15), “ação 
coletiva designa toda espécie de ato concertado por 
grupos ou categorias sociais visando alcançar um fim 
determinado”. Segundo o autor, a ação coletiva 
inclui a possibilidade de um poder de decisão e a 
capacidade de agir.  

 
293 



Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Dalva Maria da Mota, Roselany de Oliveira Correa, Heribert Schmitz 

Por um lado, a ação coletiva visa resolver uma 
causa pontual; para isso, não requer a existência 
anterior de uma união profunda, de uma confiança 
ou de um alinhamento ideológico entre os 
participantes. Por outro lado, pode haver uma 
cooperação de longo prazo, como em uma empresa, 
que reúne pessoas com interesses diferentes e até 
divergentes. Em muitos casos, a cooperação pode ser 
considerada como um sinônimo da ação coletiva, 
especialmente quando se trata de ações coletivas 
duradouras. Podemos identificar ações coletivas que 
são resultado de uma mobilização espontânea ou 
seguem regras consuetudinárias, sem dispor de um 
centro de decisão ou de uma fonte visível de 
iniciativa, e outras que precisam mais do poder 
como força estruturante (Crozier; Friedberg, 1977). 

A ação coletiva em associações rurais em 
Capitão Poço não é um tema diretamente abordado 
nos estudos revisados que tratam da frente pioneira 
caracterizada pela chegada de migrantes nordestinos 
expulsos pela seca e de paraenses na sobrevida do 
ciclo da borracha (1942-1945) em busca de novas 
oportunidades onde sabiam que “tinha terra”.  

Com base na literatura e nos relatos de 
entrevistados sobre as dinâmicas de ocupação, foi 
possível delinear quatro momentos em que a ação 
coletiva é evidente. No entanto, as associações só 
foram fundadas a partir dos anos 80 do século XX 
sob diferentes formatos e incentivos.  

No primeiro momento, nas décadas de 40 e 
50, nordestinos que fugiam da seca (1941-1944) e da 
saturação da ocupação na microrregião Bragantina 
instalaram-se em uma grande gleba particular na 
colônia de Capitão Poço na microrregião do Guamá. 
Sob a intervenção política do município de Ourém, 
a iniciativa reflete uma forte relação entre o processo 
de colonização e a política eleitoral local (Sawyer, 
1979). A memória oral registra que, na gleba onde se 
instalaram os migrantes, quase não havia paraenses; 
quando chegaram, os nordestinos viviam “apenas de 
trabalhos na roça, as maiores produções sempre eram 
farinha, feijão, arroz, muita malva e mandioca” (J. A. 
de L., 59 anos, agricultor, Igarapé Grande). Rebello 
e Homma (2017) também citam fumo, algodão e 
milho. 

Em processo de aprendizado para lidar com a 
floresta e com o desafio de fazer roças, as famílias 
uniam-se em mutirão para viabilizar essas tarefas. 

Assim, lançaram as primeiras experiências de ação 
coletiva, reunindo-se para alcançar objetivos 
comuns, como ensina Tilly (1981). Com a chegada 
de imigrantes nordestinos, o extrativismo, atividade 
predominante entre os nativos, cedeu lugar à 
produção agrícola orientada para o mercado (Costa, 
2000). As iniciativas para superar limites e a 
disposição para inovar, reduzindo a agricultura de 
“corte e queima” e investindo na diversificação de 
culturas permanentes e temporárias, foram 
diferenciais importantes para a permanência no 
município sem qualquer apoio de agentes públicos 
(assistência técnica e pesquisa) (Carvalho, 1998). 

Num segundo momento, entre as décadas de 
60 e 70, com uma agricultura caracterizada por roças 
e culturas comerciais, as iniciativas de ação coletiva 
para as famílias contaram com o suporte do trabalho 
evangelizador da prelazia de Bragança por meio das 
Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), que 
organizavam aulas radiofônicas e incentivavam o 
trabalho coletivo com clubes agrícolas e clubes de 
mães. Revela um entrevistado: “Bom, na época, a 
Igreja Católica, ela ajudou bastante porque ela fazia 
as palestras incentivando o pessoal fazer parte da 
cooperativa ou da associação. Que tinha um padre aí 
que adotava essa política da organização para 
produzir” (V. O. A., 61 anos, técnico agrícola e 
professor). “A associação era para desenvolver a 
comunidade apoiada pelas CEBs, a gente fazia 
mutirão e trabalho coletivo” (J. I. R. S, 67 anos, 
agricultor, ex-dirigente da associação inativa Igarapé 
Grande).  

Foi um momento marcado pela ditadura 
militar e caracterizado pela compra e venda de terras 
nas áreas de expansão rodoviária, o que atraiu 
migrantes das regiões Sudeste e Centro-Oeste e 
causou ocupações desordenadas com grilagem e 
intensa violência no campo (Costa, 2000; Meyer et 
al., 2013). Paralelamente, surgiram as primeiras 
iniciativas de crédito de fomento para atividades 
rurais por meio da Superintendência do 
Desenvolvimento da Amazônia (Sudam), em 1966, 
o que proporcionou liberalidade a pessoas jurídicas, 
isenção de taxas e impostos para atividades agrícolas 
e pecuárias, para importação de máquinas e 
equipamentos e para bens doados por entidades 
estrangeiras (Sudam, 2024). A fruticultura local 
recebeu incentivos, atraindo empreendimentos 

294 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 291-305, Jun/2025 

empresariais (Sococo, Agrisal) para a produção de 
maracujá, caju, coco e mamão. Também se destaca a 
produção de laranja e de pimenta-do-reino (Costa, 
2000). 

A organização social para a regularização 
fundiária e os investimentos na produção 
tornaram-se importantes para o acesso a serviços. Em 
1974, foi criado o Sindicato dos Trabalhadores 
Rurais5 (Carvalho, 2000). Por sua vez, as CEBs 
valorizaram ações coletivas e a formação de 
lideranças nas comunidades, à semelhança do que 
ocorreu em Cametá, Igarapé-Miri e Tomé-Açu 
(Almeida, 2010; Leão, 2023; Maués, 2010; Moraes; 
Schmitz, 2023). Assim, clubes agrícolas e de mães 
tiveram dinamismo, mas não se registra a 
formalização de nenhuma associação. 

No terceiro momento, já nas décadas de 80 e 
90, a agricultura familiar sofreu grande 
transformação em Capitão Poço porque integrou 
culturas permanentes, culturas temporárias e 
pastagens em detrimento da prática tradicional de 
“corte e queima” (Costa, 2000). Essa mudança no 
modo de produzir foi atribuída à disposição dos 
agricultores para a inovação e à capacidade de 
arregimentação da força de trabalho de familiares 
(principalmente), em detrimento da contratação de 
mão de obra externa (Costa, 2000, p. 51). Segundo 
entrevistados, teve importância na transformação a 
ação coletiva por meio de um arranjo entre a Igreja 
católica, a Federação de Órgãos para Assistência 
Social e Educacional (Fase) e a organização não 
governamental (ONG) italiana Manitese no Projeto 
Lamparina. Foi estabelecida uma área agrícola 
experimental de 25 ha para treinamento e 
socialização de experiências: 
 

E lá a gente fazia as demonstrações, os plantios, as 
palestras, a formação, de lá foi que começou a ideia 
de trabalhar apicultura, que em Capitão Poço não 
tinha apicultura, aí lá nós fazíamos caixa de abelha, 
tinha uma carpintaria lá dentro, pessoas que 
trabalhavam. A gente produzia as mudas de 
laranja, distribuía para os agricultores que eles 
tinham vontade de plantar, mas não tinham 
condição de comprar (V. O. A., 61 anos, técnico 
agrícola). 

 
Com diferentes iniciativas, mas tendo como 

base a ideia de que “o primeiro passo era ensinar a 

produzir”, o Lamparina investiu na comercialização 
e instalou uma loja tipo supermercado com o básico 
para os agricultores que ali vendiam e compravam. 
Paralelamente, a Emater tinha um trabalho de 
mobilização para apoiar o associativismo com uma 
rotina de reuniões e treinamentos. O incentivo 
gerado pelas diferentes iniciativas resultou na 
formalização de oito associações, e o Projeto 
Lamparina atuou como uma espécie de central de 
associações6.  

Esse momento foi marcado pelo processo de 
democratização, e a Constituição de 1988 
proporcionou maior permeabilidade do Estado às 
demandas sociais e favoreceu a criação de espaços de 
participação social que potencializaram a 
formulação de políticas públicas específicas e o 
acesso a elas (Grisa et al., 2022)7.  

Apesar das oportunidades de apoio externo 
para investimento nos empreendimentos, Carvalho 
(2000, p. 81) relata que 85% dos investimentos 
realizados por agricultores familiares de Capitão 
Poço na época não dispuseram de qualquer 
financiamento. As culturas de destaque nos anos 80 
foram maracujá, laranja e mandioca. Houve um 
declínio da pimenta-do-reino em decorrência da 
fusariose em 1990.  

O quarto momento, do início dos anos 2000 
até 2023, pode ser dividido em duas fases – de 2000 
a 2015 e de 2016 a 2022 – em decorrência da 
profundidade das transformações políticas. Na 
primeira fase, estratégias para a superação da pobreza 
e o desenvolvimento sustentável para agricultores 
familiares intensificaram-se por meio do Pronaf, do 
Bolsa Família, da criação de Territórios da 
Cidadania, entre outras (Lago et al., 2014). Foram 
fundadas 11 associações. A intervenção política e a 
opção pelo financiamento de projetos coletivos 
como meio para viabilizar o acesso ao crédito 
estimularam a criação de mais associações do que 
nos momentos anteriores.  

Diferentes processos marcaram a formação de 
associações em Capitão Poço. Afirmou um 
entrevistado: “Os políticos entre si se organizaram 
para criar associação. Então eles faziam associação 
porque o banco só ia financiar aquele povo que 
estava na associação. Era associação, era do deputado 
tal” (V. O. A., 61 anos, técnico agrícola, professor).  

 
295 



Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Dalva Maria da Mota, Roselany de Oliveira Correa, Heribert Schmitz 

Para além dos políticos, iniciativas também 
brotaram nas próprias comunidades incentivadas 
por políticas públicas, por lideranças de movimentos 
sociais ou por técnicos de instituições, como 
mostram os depoimentos: 

 
Ele [uma liderança do MST] disse também que, 
quando a gente vai lá fora nos órgãos, eles 
perguntam se tem associação, então tínhamos que 
formar a associação para representar a gente, aí foi 
que fomos nos organizar, procurar presidente, 
tesoureiro, secretário, e aí que na primeira 
diretoria, eu fui a vice, depois foi um outro rapaz 
(R. S., 54 anos, agricultora, associação ativa, 
assentamento Carlos Lamarca). 
 
A fundação da Amel foi por conta da necessidade 
de participar desses programas do governo, 
programas institucionais como o PAA e o Pnae, a 
gente precisou se organizar e foi fundada a 
associação (M. M. A, 44 anos, agricultor e 
dirigente de associação ativa, Capitão Poço). 
 
Entrou a Emater para apoiar a gente com o 
negócio da água [encanada] (M. E. dos S. Mota, 
73 anos, dirigente da associação inativa São Pedro 
do Induá). 
 
A segunda fase desse período, de 2016 a 2022, 

no entanto, é marcada pela desconstrução de 
políticas públicas importantes, como o Programa de 
Aquisição de Alimentos (PAA) e o Programa 
Nacional de Alimentação Escolar (Pnae), pela 
prioridade dada ao agronegócio e pela desagregação 
social (Grisa et al., 2022). Foram negligenciados os 
agricultores familiares que persistiram produzindo 
laranja, mandioca, maracujá, coco e 
pimenta-do-reino em Capitão Poço. Os efeitos da 
ausência de apoio, perceptíveis durante o trabalho de 
campo, acentuaram as ações pela garantia da 
reprodução social dos agricultores familiares locais, 
que, simultaneamente, expressam resistência e 
desconfiança em relação a propostas que preveem 
ações coletivas. Consequentemente, nenhuma 
associação foi fundada. 

Como balanço, avalia-se que os quatro 
momentos têm como característica central a 
estratégia de persistência da família no 
estabelecimento, modulada por diferentes arranjos 
de produção, ação coletiva e organização social. 

Inicialmente, houve a necessidade de ocupação e de 
delimitação do território sob o incentivo de uma 
ação local entre os que viviam ali, portanto, “[...] 
uma forma muito livre de ser-juntos com vistas à 
satisfação de interesses comuns” (Hébette, 2010, p. 
64). Posteriormente, entretanto, as famílias 
contaram com uma força evangelizadora que, 
imbuída de propósitos como união e reciprocidade, 
incutiu-lhes certas dinâmicas ritualísticas para que 
gradativamente assumissem a formalidade imposta 
pelas instituições para o acesso a benefícios públicos. 
Com isso, houve perda da liberdade nas suas relações 
com os parceiros em razão de inúmeros 
regulamentos (Hébette, 2010). No último 
momento, os desafios impostos pelo 
desmantelamento de políticas públicas e pelo 
aprovisionamento das famílias interpuseram-se, e 
sete das 19 associações pesquisadas tornaram-se 
inativas. 

 
 

As associações em Capitão Poço: razões para 
começar, desistir ou persistir 
 

Nas narrativas dos entrevistados, a palavra 
“associação” corresponde a algo positivo, uma 
organização que realiza ações para uma comunidade 
ou para grupos de interessados, tem uma rotina, 
conquista vantagens, mas é vulnerável. Em outra 
perspectiva, é relacionada à frustração e ao excesso de 
trabalho. Como para Hébette (2010), para nós, a 
palavra “associação” tem diversos usos, podendo 
referir-se tanto a fatos concretos quanto a um 
conceito abstrato: 

 
Como realidade concreta, a palavra assume uma 
grande variedade de sentidos que correspondem a 
formas de cooperação e de processos sociais 
marcados por maior ou menor grau de 
compromisso mútuo. Como “associação de 
pessoas”, elas são compostas por uma reunião mais 
ou menos estável e mais ou menos organizada de 
pessoas voltadas para algum interesse prático 
comum (Hébette, 2010, p. 53). 
 
Para o caso em estudo, além das características 

apontadas pelo autor, a questão legal tem papel 
central. Assim, das 19 associações envolvidas na 
pesquisa, 12 estão ativas e sete, inativas. Por ativas, 

296 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 291-305, Jun/2025 

qualificamos aquelas que têm os “documentos em 
dia”, uma diretoria constituída e uma certa rotina 
com diferentes ações (religiosas, produtivas, lazer 
etc.). Inativas são aquelas cujos “documentos não 
estão em dia” e que encerraram as suas atividades por 
diferentes motivos, como dívidas, desistência da 
diretoria ou incapacidade de alcançar o propósito 
para o qual foi fundada. As inativas, porém, a 
qualquer momento podem retomar a condição legal, 
como ocorreu com duas associações.  

Mesmo que a ação coletiva remonte às 
décadas de 40 e 50 em Capitão Poço, o advento de 
associações formalizadas ocorreu entre os anos 80 e 
2000. Foram criadas 19 associações, e sete 
encerraram suas atividades entre 2000 e 2019. No 
período de 1991 a 2010, as associações atingiram seu 
auge, com 69% fundadas em decorrência do apelo de 
políticas públicas como o Fundo Constitucional de 
Financiamento do Norte (FNO) e o Pronaf. Nesse 
período, parte dos agricultores acumulavam 
experiências de ação coletiva incentivadas pelas 
CEBs, pelo Projeto Lamparina e pela Emater. 
Portanto, tiveram mais facilidades para a mobilização 
e com os trâmites burocráticos.  

Quanto aos propósitos de fundação das 
associações, não foram identificadas diferenças 
substanciais entre as associações ativas e as inativas. 
Em termos de tendência, as ativas aliaram mais 
frequentemente demandas pontuais, como 
infraestrutura (estrada, água encanada, acesso a uma 
política pública e energia elétrica), a demandas 
estruturais, como acesso à terra, regularização 
fundiária, apoio à produção e comercialização. Além 
disso, destaca-se a representação legal do grupo nas 
instituições, como mostram os depoimentos: “A 
associação era para desenvolver a comunidade 
apoiada pelas CEBs, a gente já fazia mutirão e 
trabalho coletivo” (J. I. R. S, 67 anos, agricultor, 
dirigente da associação inativa Igarapé Grande). “Já a 
Amel, nós criamos com o objetivo de vender mel, 
nós estávamos com dificuldade de vender, nos 
juntamos para fazer, montar uma casa de mel fazer 
certificação” (M. A. S., 47 anos, apicultor e 
agricultor, presidente da Associação dos Apicultores 
e Apicultoras do Município de Capitão Poço 
(Amel)). No caso das associações inativas, 
observou-se com mais frequência um propósito 
específico para atender a uma necessidade 

emergencial do grupo, como o crédito, um trator, a 
água encanada, a irrigação ou o acesso a 
determinadas políticas públicas, como explicam os 
entrevistados: “Porque naquela época, o fim dela foi 
criado para isso, para ajudar na regularização da área, 
né? Porque pela associação às vezes se torna mais 
rápido, não é?” (I. S. N., 34 anos, agricultora, 
dirigente da associação ativa Acapul). “Entrou a 
Emater para apoiar a gente com o negócio da água 
[encanada] (M. E. dos S. Mota, 73 anos, ex-dirigente 
da associação inativa São Pedro do Induá). 

Praticamente não há diferenças nas razões 
mencionadas pelos entrevistados para a fundação das 
associações, mas é visível a diferença entre as 
associações ativas e inativas quanto à longevidade 
(Gráfico 1), assim como a articulação entre ações 
pontuais e estruturais (Gráfico 2) que influíram na 
longevidade. 
 
Gráfico 1 – Longevidade das associações ativas e 
inativas. 

 
Fonte: Pesquisa de campo em 2023. 

 
Em se tratando do encerramento das 

associações inativas, as razões gerais apontadas pelos 
entrevistados foram o desencontro entre a liberdade 
e as formalidades e a falta de benefícios. Mais 
especificamente, três razões destacaram-se: 
divergências de ideias e falta de confiança entre 
associados e diretoria (42%); desproporcionalidade 
entre o incentivo financeiro e o investimento de 
tempo e os resultados obtidos (42%); deterioração da 
sede e de equipamentos de uso comum (8%); gestão 
insatisfatória pela falta de preparo e envelhecimento 
dos dirigentes (8%).  

Nos depoimentos de entrevistados tanto 
sobre as associações ativas quanto sobre as inativas, 
há a ideia de que as associações dependem também 
de uma pessoa “abnegada” para mobilizar e manter o 

 
297 



Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Dalva Maria da Mota, Roselany de Oliveira Correa, Heribert Schmitz 

dinamismo necessário para a ação coletiva, como 
também para superar as dificuldades burocráticas e 
os processos considerados complexos para garantir a 
legalidade. Não há dúvida de que as dinâmicas das 
associações são diferentes, mas na prática: 

 
[...] esta modalidade se tornou muito ambígua na 
sua aplicação: se, internamente, as associações 
formais, como tais, são dotadas de grande 
liberdade, tanto nos seus processos de criação, 
quanto na sua forma de funcionamento, elas 
perdem esta mesma liberdade em muitos de seus 
usos nas suas relações externas, principalmente 
com os seus “parceiros” [...] que não deixam de 
tutelar mediante seus regulamentos (Hébette, 
2010, p. 64). 
 
A tutela é posta em prática em razão das 

exigências burocráticas quanto a estruturas e 
funcionamento, mas também em razão da dinâmica 
imposta às diretorias no desenvolvimento de ações 
financiadas por meio de reuniões, apresentações para 
exibição de resultados, entre outros requisitos.  

Os dados mostram que a longevidade das 
associações tem relação com a maior dinâmica da 
ação coletiva e o envolvimento dos associados em 
atividades de produção, comercialização e lazer, 
entre outras, como demonstra o Gráfico 2. 
 
Gráfico 2 – Atividades realizadas pelas associações 
durante o período de funcionamento. 

 
Fonte: Pesquisa de campo em 2023. 
 

Como se pode observar, as associações ativas 
mantêm um elenco mais diversificado de ações 
coletivas que variam entre apoio à produção, 
comercialização, trabalho social e lazer e organizam 
mutirões em áreas de terra da associação, os 
chamados mutirões “em benefício comum” 

(Schmitz; Mota; Sousa, 2017, p. 211). 
Diferentemente, as associações inativas, quando em 
funcionamento, mantinham menor diversidade de 
ação coletiva porque estavam mais centradas em 
propósitos específicos.  

Todos os entrevistados destacam a grande 
importância de mutirões, que ocorrem 
independentemente do associativismo: “Quando 
tem uma necessidade para o pobre, em caso de 
doença, faz mutirão, junta na roça dele capinar ou 
colher” (R. P. S., 74 anos, agricultor, associado 
Açaiteua), o que pode ser caracterizado como 
“mutirão unilateral” (Schmitz; Mota; Sousa, 2017, 
p. 213).  

Para os entrevistados, as razões para pertencer 
ou não a uma associação variam entre experiências 
pessoais positivas, descrédito no associativismo ou 
alcance do objetivo. Dizem os participantes de 
associações ativas: “É bom ter uma associação para 
que fosse se organizando para haver uma melhora 
para as famílias” (J. A. A. N., 55 anos, dirigente de 
associação, Barro Vermelho); “A Amel foi por conta 
da necessidade de participar desses programas do 
governo, programas institucionais como o PAA e o 
Pnae, a gente precisou se organizar e foi fundada a 
associação” (M. M. A, 44 anos, agricultor e dirigente 
de associação ativa, Capitão Poço). 

Os entrevistados de associações inativas 
afirmam: “Aí eu vi que o negócio de sociedade não 
dá. Nem com a própria família da gente eu acredito 
que não dá. Não dá, não dá, não dá” (E. S. R., 57 
anos, piscicultor e comerciante, não associado); “A 
associação acabou sabe por quê? É porque cada qual 
ganhou a terra e já foi cuidar de fazer o seu” (A. G. 
O., 80 anos, agricultor, ex-associado e ex-dirigente da 
associação São Pedro do Induá); “Acho que eles 
queriam que a gente progredisse de uma hora para a 
outra, querem dinheiro” (A. A. S., 59 anos, 
agricultor, dirigente da associação Igarapé Grande). 
Para o primeiro, o associativismo foi decepcionante 
por um desentendimento entre os sócios. Para o 
segundo, mesmo a associação tendo sido desativada, 
ela cumpriu o propósito, que foi o acesso à terra. 
Para o terceiro, o imediatismo justifica as 
desistências. A heterogeneidade mostra diferentes 
propósitos, que podem ser duradouros ou não, mas 
também diferentes experiências associadas ou não à 
frustração.  

298 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 291-305, Jun/2025 

No geral, 50% dos entrevistados já tinham 
experiência com associações e 50% nunca tinham 
participado. Das associações ativas, 75% tiveram 
financiamento, já nas inativas somente 29%, situação 
que interfere na manutenção das atividades. Quanto 
à relação com instituições, 91% dos membros das 
associações ativas mantinham algum tipo de contato, 
enquanto somente 14% das inativas o mantiveram 
quando em funcionamento (especialmente com a 
Emater). Maior volume de financiamento e 
relacionamento mais intenso com as instituições 
sugerem uma diferença importante na persistência 
das associações. 

 
 

O que mantém as associações ativas: 
encargos, atividades diversas e benefícios 
claros  

 
As associações ativas, muito embora tuteladas 

por um mesmo regime legal, incorporam uma 
diversidade de práticas no dia a dia segundo os seus 
históricos com a ação coletiva, os contextos e as 
relações sociais e políticas que dirigentes e associados 
estabelecem nas vilas e com o entorno.  

 
 

Cinco exemplos de associações ativas: 
originalidades e diferenças 

 
Importa citar cinco exemplos de associações 

ativas: Associação do Piri, Associação da Nova 
Colônia, Associação do Barro Vermelho, Associação 
de Igarapé Grande e Amel.  

A Associação do Piri foi fundada em 1988, 
quando agricultores se juntaram e compraram uma 
área de terra com o propósito de fazer um trabalho 
coletivo para garantir a aposentadoria no futuro. A 
associação tem uma sede, uma casa de farinha (que 
pode ser usada por toda a comunidade), um galpão e 
um trator que alugam e usam (uma doação recebida 
por meio de emenda parlamentar). O lote é plantado 
com laranja, que é comercializada em diferentes 
canais na vila ou em Capitão Poço. A associação tem 
22 associados e uma associada, todos da mesma 
família. Mantêm um mutirão semanal com três 
horas de trabalho coletivo (o valor do trabalho é 
calculado em 20 reais). Todo o recurso da produção 

é reinvestido; do que resta, é descontada a anuidade, 
e o saldo é dividido entre os associados segundo a 
quantidade de trabalho investida no mutirão. A 
associação é muito amparada em relações de 
parentesco, as reuniões ocorrem de três em três 
meses. Quase não há contato com instituições, 
muito embora no passado os associados tenham tido 
relação com o Banco da Amazônia S. A. (Basa) e a 
Emater. O projeto futuro é ampliar o número de 
sócios e ter alguma ação com as mulheres. 

A Associação da Nova Colônia foi fundada 
em 1988 com o propósito de instalar energia elétrica 
e comprar implementos agrícolas. Também obteve 
água encanada e uma área onde os associados 
plantam laranja, que é vendida em Capitão Poço. Há 
um plantio de copaíba, andiroba e castanha-do-pará, 
uma sede e dois tratores (um recebido por meio de 
emenda parlamentar e um financiado). Os tratores 
prestam serviço para os associados pela metade do 
preço do mercado. Os sócios participam de um 
mutirão de quatro horas por mês; se perderem, 
pagam uma multa. Quem quer ser sócio participa de 
todos os mutirões durante um ano e adquire o 
direito. A associação tem aproximadamente 35 
sócios, com três mulheres. Um fundo de reserva 
serve para ajudar os associados em caso de doença e 
distribuir um bônus no final do ano. As reuniões são 
mensais e às vezes encampam uma demanda da 
comunidade como um todo, como a energia da 
Equatorial. O projeto futuro é renovar o laranjal. A 
associação, que mantém uma longa relação com a 
Emater, promove uma confraternização para os 
associados no final do ano. 

A Associação do Barro Vermelho foi 
fundada em 1988 com o incentivo da Igreja católica 
para melhorar a vida das famílias. Os membros 
“apossaram-se” de um terreno e começaram a 
plantar. Com recursos internacionais, fizerem uma 
sede e, com uma doação por emenda parlamentar, 
compraram um trator equipado com grade e 
roçadeira. À parte, o STTR deu apoio, fornecendo 
os documentos, e a Emater, por meio do Banco do 
Brasil, concedeu empréstimo a todas as famílias. Na 
época, eram 26 pessoas, mas surgiu um conflito pela 
terra com uma mulher e ficaram somente 15; restam 
apenas 13, todos homens. Os mutirões seguem uma 
vez por semana na área coletiva de 75 hectares 
plantada com pimenta e laranja e com área de 

 
299 



Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Dalva Maria da Mota, Roselany de Oliveira Correa, Heribert Schmitz 

reserva. Os recursos da venda dos produtos mantêm 
a associação, e o saldo é dividido entre os associados 
no final do ano. Cada associado tem uma área 
individual. As reuniões ocorrem no final do ano, 
assim como a confraternização. Os associados 
aprenderam muito no Projeto Lamparina e mantêm 
contato com a Emater e universidades, 
especialmente para tratar de questões técnicas, assim 
como com uma associação de Carrapatinho, 
também em Capitão Poço. Os filhos de associados 
têm direito a um “chão” para construir uma casa 
para residir. Têm como projeto a aquisição de um 
veículo. 

Em Igarapé Grande, a associação tem uma 
longa história: foi fundada nos anos 80, sob 
influência das CEBs e com um terreno coletivo. Teve 
recursos do FNO para criação de gado, mas a 
atividade não deu certo. Funcionou até 2014, ficou 
inativa e foi reativada em 2022 para facilitar o acesso 
a políticas públicas e a crédito. As principais ações 
iniciais foram a energia e o sistema de água. É uma 
associação sem fins lucrativos. Quando a diretoria 
propôs buscar crédito, os 52 associados retiraram-se 
e ficaram somente as nove pessoas da diretoria. A 
principal ação foi o plantio de árvores, a madeira e a 
preservação de capoeira em uma ação em parceria 
com a Embrapa. A diretoria é formada por oito 
homens e uma mulher que aguardam um projeto 
para manejar a floresta plantada. Enquanto isso, 
realizam mutirão semanalmente para limpar a área. 
Também participam da festividade de São Benedito. 

A Amel é uma associação com sede em 
Capitão Poço exclusivamente voltada para a venda 
de mel. Fundada em 2000, tem muitas participações 
em conselhos e parcerias com instituições como o 
STTR, a Companhia Nacional de Abastecimento 
(Conab) e o Conselho de Alimentação Escolar. 
Possui um terreno e um prédio para beneficiamento 
do mel que está em construção, além de máquinas 
para o beneficiamento. No prédio, os associados 
realizam um mutirão quando necessário. A 
associação tem 20 sócios, muito embora tenha 
começado com 48, mas a falta de benefício 
desanimou os participantes. As reuniões ocorrem 
quando há um projeto específico, mas, em geral, as 
comunicações ocorrem por via de WhatsApp. Para o 
futuro, a associação pretende manter a entrega de 
mel para o PAA e o Pnae. A taxa de contribuição é 

representada por dois quilos de mel por mês. O 
principal problema é a comercialização. As 
principais parcerias são a Universidade Federal Rural 
da Amazônia (Ufra) e o Serviço Nacional de 
Aprendizagem Rural (Senar). Os associados 
comunicam-se com outras associações às quais 
pertencem. A Amel tem uma espécie de militância 
no que diz respeito à questão ambiental, realizando 
ações para a regulação do lixão e o controle de 
agrotóxicos. 

 
 

Estrutura e funcionamento das associações ativas 
 
No que diz respeito ao número de sócios, às 

estruturas e dinâmicas, as associações ativas 
apresentam muitas particularidades. Entre os 
associados, 100% afirmam que as associações 
possuem bens: 100% têm uma sede, 67%, terrenos e 
outros 27%, máquinas. Os bens foram adquiridos 
por meio de doações em emendas parlamentares ou 
de financiamentos. 

Os entrevistados não sabem ao certo o 
número de sócios e indicam uma média de 35 
participantes. A taxa de contribuição é paga 
regularmente por 68% dos associados, enquanto 
28% oscilam entre pontualidade e atrasos. Existem 
diferentes formas de pagamento, entre as quais um 
valor mensal ou anual em dinheiro e dias de trabalho 
no mutirão (33%).  

As reuniões não têm periodicidade fixa e 
ocorrem quando há necessidade de atender a uma 
política pública ou demanda do grupo. As reuniões 
podendo concentrar-se em um mês, mas a associação 
pode ficar longos períodos sem reunião. Para 65% 
dos sócios, as reuniões são motivadas por um 
interesse coletivo; para 35%, por um interesse 
individual, quando trazem um benefício específico. 
Diferentemente, algumas associações mantêm a 
rotina de mutirões em dia e hora definidos há anos.  

Os dirigentes da associação são avaliados por 
14% dos associados como excelentes; para 43%, 
como bons, 24%, como razoáveis e 19%, como ruins. 
Portanto, há uma certa satisfação com o modo de 
condução das associações. Na sua autoavaliação 
como associados, os entrevistados foram menos 
críticos: 19% consideram-se excelentes, 39%, bons, 
33%, razoáveis e 10%, "ruins". No geral, os aspectos 

300 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 291-305, Jun/2025 

mais críticos são a concentração de benefícios entre 
os mais próximos dos dirigentes e a falta de 
comprometimento dos que estão mais distantes, que 
têm menor participação.  

 
 

Organização social para a produção e o lazer 
 
As associações têm experiências e propósitos 

específicos. Em comum, organizam mutirões com 
regras próprias, penalidades para faltosos e como 
uma ação coletiva persistente que dá corpo ao 
associativismo. As intervenções técnicas – 
disponibilização de máquinas, vantagens financeiras 
para sócios e preocupação com a questão ambiental 
– são importantes, assim como as festas para 
associados e as ações que beneficiam toda a 
comunidade. As associações mantêm diferentes 
relações com instituições, a dinâmica de associados é 
amparada no parentesco e na vizinhança, havendo 
diferentes regras para ser membro da associação. 
Todas as associações são formadas quase 
exclusivamente por homens, que seguem uma certa 
orientação inicial segundo a qual havia uma 
demarcação de espaços e atividades para homens e 
mulheres, vinculada à produção e à reprodução. As 
associações divergem quanto aos projetos futuros.  

 
 

Dinâmicas curtas e duradouras e laços externos: 
chaves da persistência 

 
Nas associações ativas, há uma tradição 

alicerçada na reciprocidade exercida nos mutirões 
que constituem um dos alicerces da ação coletiva e 
datam da constituição das vilas. Em geral, são ações 
curtas (apoio na área da saúde, apoio a atividades da 
igreja, construção de açudes para a criação de peixes 
etc.) e duradouras com variação de intensidade em 
cada caso (trabalho no terreno da associação, venda 
sistemática de produtos por meio de política pública 
ou contratos). Esse sentido de existir permite que, 
nos eventos das associações ativas, ocorra a 
participação exclusiva de sócios em 57% dos casos; 
nos demais casos, sócios participam junto com 
outras pessoas da comunidade.  

Diferentes ações são postas em prática, 
segundo as possibilidades, os bens e os objetivos da 

associação, as ofertas das instituições e as demandas 
das comunidades. Assim, dinâmicas diárias 
concretizam-se nos cursos e treinamentos, nas roças 
com máquinas de arar e nas ações culturais, entre 
outras. Nas dinâmicas duradouras, destaca-se o 
trabalho no terreno da associação, a comercialização 
da produção, a manutenção da infraestrutura e os 
apoios para a regulamentação fundiária e a 
aposentadoria.  

A coexistência de ações com diferentes 
temporalidades, que não exigem demasiadamente 
em termos de dedicação, mantém os associados 
articulados e potencializa a satisfação. Na base das 
diferentes dinâmicas, estão os contatos com 
movimentos sociais, com instituições e prestadores 
de serviços. Ademais, a participação dos associados 
em eventos e projetos coloca-os em contato com 
pesquisadores, técnicos e autoridades, enriquecendo 
a rede de contatos. Dos entrevistados, 57% afirmam 
que seus membros participam de movimentos 
sociais, como o Movimento dos Trabalhadores sem 
Terra (MST), o Sindicato de Trabalhadores e 
Trabalhadoras Rurais (STTR), a Rede Bragantina e 
o Centro de Estudos e Defesa do Negro do Pará 
(Cedenpa) que se destacam por oferecer suporte 
relativo aos direitos e ao acesso a políticas públicas, 
mas também por favorecer o acesso a informações e a 
experiências graças ao uso das redes sociais como 
meio de comunicação para informações e 
colaboração entre diferentes grupos. 

Sobre as instituições, 75% dos filiados relatam 
que a sua associação mantém comunicação ocasional 
com a Emater, o Instituto de Colonização e 
Reforma Agrária (Incra), a Secretaria Municipal de 
Agricultura (Semagri), a Ufra, o Senar, a Embrapa, a 
Conab e a Prefeitura Municipal de Capitão Poço 
(PMCP). Mais especificamente, 50% dos membros 
das associações ativas estão envolvidos em algum 
projeto ou uma política pública para a criação de 
peixes, a produção de mudas ou de casas de farinha.  

Do total de associações ativas, 81% tiveram 
financiamento ao longo da sua existência para suas 
ações, como venda da laranja e da pimenta, serviço 
de mecanização e participação em congressos. Os 
financiamentos ocorreram pelo Basa e pelo Banco do 
Brasil. 

Para além de um universo de relações entre as 
associações, movimentos sociais e instituições, as 

 
301 



Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Dalva Maria da Mota, Roselany de Oliveira Correa, Heribert Schmitz 

associações também são consideradas espaços de 
sociabilidade importantes pelos encontros e 
realizações em comum com diferentes graus de 
intensidade. Existem aquelas nas quais os eventos 
comunitários têm mais intensidade e aquelas nas 
quais os eventos rotineiros sobressaem. 

Mesmo com tantas ações, há críticas. Com 
efeito, 25% dos entrevistados das associações ativas 
destacam que elas enfrentam a falta de participação 
nas reuniões e a desistência de sócios que não veem 
benefícios. Para eles, falta o apoio da comunidade e 
das instituições para cobrir os gastos da associação, 
os interesses são somente econômicos e os associados 
esperam que o presidente faça tudo.  

No geral, os entrevistados reconhecem que o 
contraste entre o incentivo à agricultura familiar e ao 
associativismo no terceiro momento contrasta com o 
desmonte de políticas públicas desde o final do 
quarto momento, com consequências que vão além 
da ação coletiva. Não obstante, persistem e 
constroem estratégias para manter uma certa coesão 
na vida social das comunidades.  

 
 
Considerações finais 
 

O objetivo do artigo foi analisar a ação 
coletiva em associações rurais de agricultores 
familiares no município de Capitão Poço para 
compreender as suas dinâmicas e explicar as 
diferenças quanto à longevidade. Trata-se de 
associações de grupos descendentes de agricultores 
que migraram predominantemente do Nordeste e 
que, sem apoio de agentes públicos, apoiaram-se em 
ações coletivas de ajuda mútua para se estabelecer 
por meio da agricultura no Pará nos anos 40 do 
século XX.  

Muito embora a ação coletiva tenha sido 
frequentemente acionada, as associações legalmente 
formalizadas iniciaram somente nos anos de 80. Elas 
se assemelham nos propósitos de criação, se 
diferenciam nas estruturas, na composição e na 
dinâmica das atividades, assim como nas relações 
entre os participantes e, consequentemente, na 
longevidade. Houve a persistência de 63% das 
associações e o encerramento de 37%, 
considerando-se o universo pesquisado.  

O contraste entre as associações ativas e 
inativas mostrou que, muito embora nos dois 
grupos tenha havido uma socialização baseada na 
reciprocidade que marcou o histórico de 
ambientação por ocasião da chegada dos migrantes à 
Amazônia, assim como nos princípios difundidos 
pelas CEBs, os membros das ativas tinham mais 
experiência com associativismo e tiveram maior 
acesso a recursos e mais contatos com instituições. 
Isso reforça a constatação de “[...] que onde há um 
tecido social ativo, com formas de cooperação 
anteriores à associação, elas tendem a apresentar um 
desempenho mais eficaz [...]” (Maneschy; 
Conceição; Maia, 2010, p. 156).  

Para além do tecido social ativo, o contexto 
influenciou fortemente: mais associações foram 
fundadas em um momento de incentivo à 
agricultura familiar e um maior número encerrou 
suas atividades quando da extinção desses mesmos 
incentivos entre 2015 e 2020. Em menor proporção, 
os propósitos de fundação das associações, as 
divergências de ideias entre os associados, a 
desproporcionalidade de relações com instituições e 
a deterioração de bens materiais também influíram 
na longevidade. 

Uma condição-chave para explicar a 
longevidade e o dinamismo das associações ativas é o 
modo de organização das atividades coletivas que 
permitem que os associados sejam recompensados 
financeiramente pela sua participação, mas sem 
prejudicar os afazeres no estabelecimento familiar. 
Por outro lado, a diversidade de iniciativas, com 
arranjos compostos por atividades sociais, 
econômicas, de ajuda mútua e de lazer, também 
motiva os associados e suas famílias e mantém uma 
sociabilidade que garante o prazer da associação. 

Merece atenção a questão dos mutirões, que 
transcendem a formalidade do associativismo e 
funcionam como uma ação coletiva amparada na 
reciprocidade.  

Por fim, a nossa hipótese foi parcialmente 
confirmada porque os laços de vizinhança e de 
parentesco se mostraram profícuos nas associações, 
mas a mistura de experiência, diferentes tipos de 
atividades e resultados revelou-se como o grande 
diferencial nas associações mais longevas. Assim, a 
conclusão geral é que a dinâmica e a longevidade das 
associações se alicerçam em atividades concretas, 

302 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 291-305, Jun/2025 

duradouras e com uma carga de trabalho plausível 
para os associados, com regras claras quanto às 
obrigações e aos direitos em ações que vão além da 
produção e da comercialização, mas que também 
garantem divertimento, alegria e espiritualidade. São 
esses os indícios da longevidade das associações. 

 
 

Notas 
 
1 No decorrer do Ver-o-Peixe, projeto financiado pela 
Embrapa, desenvolvido com agricultores familiares. 
2 Todas as traduções de línguas estrangeiras neste artigo 
foram feitas pelos autores. 
3 Grisa et al. (2022) compreendem o agronegócio como 
uma categoria política oposta à agricultura familiar e 
composta de diferentes formas de agriculturas 
empresariais. 
4 O precursor dos cultivos de laranja foi o Sr. Antônio 
Soares Neto, conhecido como Sr. Soares, que teve o apoio 
da Secretaria de Agricultura do Pará (Sagri) e da Emater. 
Técnico agrícola com larga experiência na produção de 
citros em Sergipe, escolheu Capitão Poço para instalar os 
primeiros cultivos e fez um trabalho de divulgação do 
potencial da atividade. 
5 Posteriormente renomeado como Sindicato dos 
Trabalhadores Rurais, Agricultores e Agricultoras 
Familiares de Capitão Poço (STTR). 
6 As ações foram desaceleradas até a extinção, após o 
falecimento do italiano Roberto Remigio, seu principal 
organizador. 
7 A agricultura familiar foi reconhecida como categoria 
social, com novas políticas públicas, como o Fundo 
Constitucional do Norte (FNO), em 1989, e o Programa 
Nacional de Fortalecimento da Agricultura Familiar 
(Pronaf), em 1996, e com a criação do Conselho Nacional 
de Desenvolvimento Rural (por meio do Decreto n.º 
3.200, de 6 de outubro de 1999) (Lago et al., 2014). 
 
 

Referências 
 
ALMEIDA, Rogério. Amazônia, Pará e o mundo 
das águas do Baixo Tocantins. Estudos Avançados, 
São Paulo, v. 24, n. 68, p. 291-298, 2010. 
 
 
CAPITÃO POÇO. Câmara Municipal. História. 
Disponível em: 
https://capitaopoco.pa.leg.br/modal/4#indice. 
Acesso em: 10 set. 2024. 

CARVALHO, Vânia Regina Vieira de. Dinâmica 
inovativa entre camponeses do Nordeste do Pará 
Papers do NAEA, v. 1, n. 1, p. 1-43, 1998.  
 
 
CARVALHO, Vânia Regina Vieira de. Inovação, 
diversidade cultural e socialidade: uma análise 
multifatorial das mudanças em Capitão Poço. In: 
COSTA, Francisco de Assis; CARVALHO, Vânia 
Regina Vieira de; CABRAL, Eugênia Rosa; 
VILAR, Robson Lopes; INHETVIN, Tomas (ed.). 
Agricultura familiar em transformação no 
Nordeste Paraense: o caso de Capitão Poço. Belém: 
NAEA, p. 55-93, 2000.  
 
 
CATTANI, Antonio David. Ação coletiva. In: 
CATTANI, Antonio David; HOLZMANN, 
Lorena (org.). Dicionário de trabalho e 
tecnologia. 2. ed. Porto Alegre: Zouk, p. 15-19, 
2011.   
 
 
COSTA, Francisco de Assis. Economia camponesa e 
dinâmica inovativa: o caso eloquente de Capitão 
Poço. In: COSTA, Francisco de Assis; 
CARVALHO, Vânia Regina Vieira de; CABRAL, 
Eugênia Rosa; VILAR, Robson Lopes; 
INHETVIN, Tomas (ed.). Agricultura familiar 
em transformação no Nordeste Paraense: o caso 
de Capitão Poço. Belém: NAEA, p. 13-54, 2000.  
 
 
CROZIER, Michel; FRIEDBERG, Erhard. 
L´acteur et le système. Paris: Édition du Seuil, 
1977.  
 
 
GRISA, Catia; SCHMITT, Cláudia Job; SILVA, 
Marcos Alexandre Pimentel da; LEITE, Sergio 
Pereira; ZIMMERMANN, Silvia; BARBOSA, 
Yamira Rodrigues de Souza. A desestruturação das 
políticas públicas de fortalecimento da 
agricultura familiar: mudanças institucionais, 
estratégias de desmonte e novas configurações. Rio 
de Janeiro: Fundação Heinrich Böll, 2022.  
 

 
303 



Entre conquistas e frustrações: a ação coletiva em associações rurais em Capitão Poço (PA) entre 1960 e 2022 na Amazônia Oriental 
Dalva Maria da Mota, Roselany de Oliveira Correa, Heribert Schmitz 

HÉBETTE, Jean. Associativismo: um ensaio sobre a 
sua contextualização histórica. In: GOMES, Ana 
Célia; MANESCHY, Maria Cristina; 
MAGALHÃES, Sonia Barbosa; FERREIRA, José 
Maria Carvalho (org.). Organização social do 
trabalho e associativismo no contexto da 
mundialização: estudos em Portugal, África e 
Amazônia. Belém: NUMA: UFPA,  p. 53-66, 2010. 
 
 
INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E 
ESTATÍSTICA Produção de laranja. 2023. 
Disponível em:  
https://www.ibge.gov.br/explica/producao-agropec
uaria/laranja/pa. Acesso em: 17 out. 2024. 
 
 
LAGO, Sandra Mara Stocker; OLIVEIRA, Luciana 
Vargas Netto; STADUTO, Jefferson Andrônio 
Raimundo; OLIVEIRA, Homero Fernandes. O 
processo de construção das políticas públicas de 
desenvolvimento rural no Brasil: caminhos e 
descaminhos. Revista de Economia Regional, 
Urbana e do Trabalho, v. 3, n. 2, 2014. 
 
 
LEÃO, Dilma de Oliveira. Igarapé-Miri, PA: de 
pequenas comunidades eclesiais de base (CEBs) à 
“capital mundial do açaí”. Revista Terceira 
Margem Amazônia, v. 8, n. 20, p. 49-77, 2023.  
 
 
LÜCHMANN, Lígia Helena Hahn. Abordagens 
teóricas sobre o associativismo e seus efeitos 
democráticos. Revista Brasileira de Ciências 
Sociais, v. 29, n. 85, p. 159-178, 2014.  
 
 
MANESCHY, Maria Cristina; CONCEIÇÃO; 
Maria de Fátima Carneiro da; MAIA, Maria Lúcia 
Sá. Estudo sobre as dinâmicas das associações rurais 
no Nordeste amazônico. In: GOMES, Ana Célia; 
MANESCHY, Maria Cristina; MAGALHÃES, 
Sônia Barbosa; FERREIRA, José Maria Carvalho 
(org.). Organização social do trabalho e 
associativismo no contexto da mundialização: 
estudo em Portugal, África e Amazônia. Belém: 
NUMA: UFPA, p. 143-168, 2010. 

MAUÉS, Raymundo Heraldo. Comunidades “no 
sentido social da evangelização”: CEBs, camponeses 
e quilombolas na Amazônia Oriental Brasileira. 
Religião & Sociedade, Rio de Janeiro, v. 30, n. 2, p. 
13-37, 2010.  
 
 
MEYER, Gustavo; FAGGIN, Joana Mattei; MOTA, 
Dalva Maria da; GEHLEN, Ivaldo. Dinâmicas de 
(re)ocupação de terras: a lógica patrimonialista e a 
área de influência da rodovia Belém-Brasília no 
Nordeste Paraense. Cadernos de Ciência & 
Tecnologia, Brasília, v. 30, n. 3, p. 33-53, 2013.  
 
 
MORAES, Lucas Gabriel da Silva; SCHMITZ, 
Heribert. A trajetória do Movimento Sindical Rural 
no Nordeste Paraense do ponto de vista de seus 
líderes. Estudos Sociedade e Agricultura, Rio de 
Janeiro, v. 31, n. 2, p. 1-45, jul.-dez. 2023.  
 
 
OLSON, Mancur. A lógica da acção colectiva: 
bens públicos e teoria dos grupos. Tradução de 
M.D.C. Guerreiro; M.L. Faria. Oeiras: Celta 
Editora, 1998. Original: 1965. 
 
 
OSTROM, Elinor. Analyzing collective action. 
Agricultural Economics (Issue Supplement), v. 
41, p. 155-166, 2010. 
 
 
REBELLO, Fabrício Khoury; HOMMA, Alfredo 
Kingo Oyama. História da colonização do 
Nordeste Paraense: uma reflexão para o futuro da 
Amazônia. Belém: Edufra, 2017. 
 
 
REIS, Maria Nazaré F. Dinâmica do 
cooperativismo alternativo na Bragantina, 
Estado do Pará: agricultores familiares no caminho 
da participação e da gestão. 2002. Dissertação 
(Mestrado em Agriculturas Familiares e 
Desenvolvimento Sustentável), Universidade Federal 
do Pará, Belém, 2002.  
 

304 

https://www.ibge.gov.br/explica/producao-agropecuaria/laranja/pa
https://www.ibge.gov.br/explica/producao-agropecuaria/laranja/pa


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 291-305, Jun/2025 

SAWYER, Donald R. Colonização da Amazônia: 
migração de nordestinos para uma frente agrícola no 
Pará. Revista Econômica do Nordeste, v. 10, n. 3, 
p. 773-812, 1979.  
 
 
SCHMITZ, Heribert; MOTA, Dalva Maria da; 
SOUSA, Glaucia Macedo. Reciprocidade e ação 
coletiva entre agricultores familiares no Pará. 
Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, 
Ciências Humanas, v. 12, n. 1, p. 201-220, 2017. 
 
 
SILVA, Jessica Paloma Pinheiro; SILVA JÚNIOR, 
Fernando Luís Couto, FERREIRA, Bruno José dos 
Santos; OLIVEIRA, Luã Caldas de. Associativismo 
em comunidade ribeirinha no arquipélago do 
Marajó, Pará, Brasil. Revista Agrária Acadêmica, 
v. 2, n. 6, p. 27-38, 2019.  
 
 
SUPERINTENDÊNCIA DO  
DESENVOLVIMENTO DA AMAZÔNIA. 
Histórico – SUDAM. Disponível em:  
https://www.gov.br/sudam/pt-br/acesso-a-informac
oes/institucional/historico-sudam. Acesso em: 16 
out. 2024. 
 
 
TILLY, Charles. Introduction. In: TILLY, Louise 
A.; TILLY, Charles (ed.). Class conflict and 
collective action. London: Sage Publishers, 1981. 
p. 13-25. 
 
 

 
305 

https://www.gov.br/sudam/pt-br/acesso-a-informacoes/institucional/historico-sudam
https://www.gov.br/sudam/pt-br/acesso-a-informacoes/institucional/historico-sudam


  Histórias e Memórias outras – ISSN 2175-0173 
  DOI: http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.21 

Tradições Gaúchas e processos de educabilidade:  
os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite 

(1991-2024) 

Gaucho Traditions and educability processes: the governments of Alceu Collares, Yeda Crusius, and 
Eduardo Leite (1991–2024) 

 
 Thiago Ellert Pilz* 

Mateus Silva Skolaude** 
 

 

Palavras-chave: 
Educabilidade 
Identidade 
Memória Coletiva 
 

Resumo: Este ensaio analisa como os processos de educabilidade influenciam a construção 
da identidade cultural gaúcha, considerando os governos de Alceu Collares, primeiro 
governador negro (1991–1995), Yeda Crusius, primeira mulher no cargo (2007–2011) e 
Eduardo Leite, atual governador abertamente homossexual (2019–2022; 2023–atualidade). 
A identidade gaúcha foi construída a partir do século XX, adaptando-se às dinâmicas 
culturais, políticas e sociais de cada contexto histórico. O mito consolidado projeta uma 
representação masculina, heterossexual, branca, militar e estancieira. Os governadores 
analisados contrastam com essa narrativa tradicional e o ensaio discute como essas 
lideranças se posicionaram no campo simbólico e político, explorando as possibilidades de 
afirmar ou ressignificar o mito do gaúcho. Conclui-se que práticas educacionais críticas e 
inclusivas podem ampliar as representações simbólicas da identidade regional, em um 
diálogo que reflita a diversidade contemporânea. 

Keywords: 
Educability 
Identity 
Collective Memory 
 

Abstract: This essay analyses how educability processes influence the construction of the 
cultural identity of Rio Grande do Sul, focusing on the administrations of Alceu Collares, 
first Black governor (1991–1995), Yeda Crusius, first woman in the position (2007–2011), 
and Eduardo Leite, present governor openly homosexual (2019–2022; 2023–present). The 
Gaucho identity has been shaped since the 20th century, adapting to the cultural, political, 
and social dynamics of each historical context. The consolidated myth projects a 
predominantly masculine, heterosexual, white, militarized, and ranching-oriented 
representation and this essay discusses how these leaders positioned themselves within the 
symbolic and political fields of the state, exploring the possibilities of affirming or 
re-signifying the Gaucho myth. It concludes that critical and inclusive educational practices 
can broaden the symbolic representations of regional identity, fostering a dialogue that 
reflects contemporary diversity. 

 
Recebido em 05 de dezembro de 2024. Aprovado em 14  de abril de 2025. 

 
 
 
 

 
 
* Graduado em História na Universidade de Santa Cruz do Sul (UNSIC): Licenciatura Plena. Mestrando no Programa de Pós-graduação 
em Educação/UNISC, com bolsa PROSUC/CAPES mod. II. Professor de História Ensino Médio da rede privada. Vinculado a Linha de 
Pesquisa Educação, Cultura e Produção de Sujeitos e ao Grupo de Pesquisa Identidade e Diferença na Educação. E-mail: 
thiago.ellert.pilz@gmail.com. 
** Professor no Departamento de Ciências, Humanidades e Educação da Universidade de Santa Cruz do Sul (UNISC). Doutor em História 
pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUC-RS) com extensão na Universidade de Coimbra - Portugal. Pós-doutor 
em Educação (PNPD/CAPES) pelo Programa de Pós-Graduação - Mestrado e Doutorado em Educação da UNISC. Mestre em 
Desenvolvimento Regional, Licenciado em História e Especialista em História do Brasil pela UNISC. E-mail: mateusskolaude@unisc.br. 
 
 

http://dx.doi.org/10.22562/2025.62.21


Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

Introdução 
 

Nas últimas décadas do século passado e nas 
primeiras do século XXI, a figura do gaúcho como 
imaginário mítico e representativo da identidade 
sul-rio-grandense tem sido intensamente mobilizada 
por diversos veículos, como a educação, a mídia e a 
publicidade. Esse período foi marcado pelo 
crescimento de elementos culturais relacionados ao 
Rio Grande do Sul, com a disseminação dos Centros 
de Tradições Gaúchas (CTGs) em diversas regiões, 
dentro e fora do país, além do lançamento de 
festivais de música nativista, rodeios, programas de 
televisão e rádio, colunas de jornais, livros, lojas de 
pilchas típicas e churrascarias. Esse mercado de bens 
simbólicos e materiais constituem processos de 
educabilidade utilizados de forma efetiva, para 
consolidar as idealizações sobre o perfil identitário da 
população sulina.   

Para compreender esse processo, é 
fundamental considerar o conceito de tradições 
inventadas, proposto pelo historiador Eric 
Hobsbawm (1997), que se refere à criação de 
práticas e símbolos que, embora apresentados como 
tradicionais, são, na verdade, construções modernas 
projetadas no presente para coesão social de 
determinadas identidades. A figura do gaúcho, que 
no passado foi um cavaleiro errante, sem trabalho 
fixo e nacionalidade definida, circulando entre as 
regiões do pampa e fronteira do atual estado do Rio 
Grande do Sul, Uruguai e norte da Argentina, 
envolvido em saques e crimes de fronteira, foi 
reinterpretado ao longo do século XX e 
transformado em um herói branco, estancieiro e 
vinculado a valores masculinos e bélicos. Essa 
narrativa heroica negligencia aspectos importantes 
da história regional, como as trocas culturais com os 
países platinos, o impacto da escravidão e a 
miscigenação racial de negros e indígenas. 

A construção hegemônica do gaúcho como 
figura emblemática da identidade sul-rio-grandense 
foi moldada a partir de uma narrativa centrada no 
homem branco, militar e elitizado, que reforça 
valores de masculinidade e bravura. Essa 
representação exclui sistematicamente grupos como 
mulheres, negros e homossexuais, marginalizando 
suas contribuições e experiências dentro da 
identidade regional. Enquanto o gaúcho é celebrado 

como herói viril e poderoso, as “prendas” são 
relegadas ao espaço privado e submisso, os negros são 
invisibilizados na história oficial, e os homossexuais 
são desvalorizados por romperem com o estereótipo 
tradicional da masculinidade. 

Diante disso, esse estudo busca entender 
como, no mesmo período em que a identidade 
gaúcha se expandiu globalmente, representada por 
uma figura tradicionalmente masculina, branca, 
militar e elitizada, o Rio Grande do Sul elegeu 
governadores com características identitárias que 
contradizem esse imaginário hegemônico. É curioso 
notar que, enquanto a cultura gaúcha se difundia 
pelo mundo através de tradições inventadas, 
políticos como Alceu Collares (1991 a 1995), 
primeiro governador negro, Yeda Crusius (2007 a 
2011), primeira mulher governadora, e Eduardo 
Leite (2019 até atualidade), primeiro governador 
homossexual, assumiram o poder no estado. O 
artigo explora como esses líderes, com perfis 
antagônicos ao estereótipo do gaúcho, desafiaram ou 
fortaleceram a narrativa identitária regional, 
propondo novas perspectivas sobre esse mito 
fundador do Rio Grande do Sul.  

 A estrutura do ensaio está dividida em três 
partes. Na primeira, será abordado o papel da 
memória como instrumento político de identidade e 
sua capacidade de influência nas identidades 
regionais, compreendendo-as como uma construção 
social. Nesse ponto, será debatido o conceito de 
tradições inventadas, que destaca como certas 
práticas e símbolos foram criados e consolidados ao 
longo do tempo para sustentar identidades culturais. 
Na segunda parte, serão discutidas as origens do 
mito do gaúcho, seu fortalecimento ao longo das 
últimas décadas e as dinâmicas que garantiram sua 
permanência, analisando como os processos de 
educabilidade contribuíram para a contínua 
ressignificação dessa identidade regional. Por fim, a 
terceira parte examinará os governos de Collares, 
Crusius e Leite, destacando suas respectivas 
participações na formulação de novas narrativas 
sociais sobre o mito do gaúcho, considerando suas 
lacunas de poder. Na conclusão será traçado um 
panorama geral das narrativas em operação, com 
foco em suas heranças, transformações atuais e 
perspectivas futuras. 

 

 
307 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

Memória e identidade regional:  
a construção do mito 
 

O conceito de memória abarca muito do que 
entendemos por realidade. As narrativas do nosso 
passado influenciam a forma como percebemos o 
presente e planejamos o futuro (Halbwachs, 2004). 
A história de um povo é absolutamente perpassada 
pela sua capacidade de formular uma narrativa capaz 
de criar uma identidade. Transportar a resposta da 
pergunta “quem somos?” para o coletivo é um 
grande feito e envolve fenômenos que vão desde 
processos pedagógicos/educativos passando por 
instauração de costumes e mitos caros a narrativa 
local. Para Candau (2016), a memória nos modela 
enquanto modelamos a memória. A forma como me 
entendo é baseada na minha herança e a forma como 
entendo e reproduzo essa ancestralidade é baseada 
no meu presente. Uma hierarquia fechada como o 
movimento tradicionalista gaúcho que veremos mais 
adiante é uma estrutura de força impressionante, 
que mantém seus ideais e suas tradições em um 
esforço de conservar uma realidade onde a sociedade 
funciona sem alterações, sem rupturas; isto é, se 
forma um processo de educabilidade sem espaço 
para críticas e questionamentos. Conforme Barbosa: 

 
O passado não é fixo: é materializado pelas 
recordações e sempre transformado pela 
interpretação que fazemos. O passado é o vínculo 
memorável estabelecido a partir do presente. A 
memória configura-se, assim, como um conector 
fundamental que nutre o passado, ao mesmo 
tempo em que o torna presente. Por outro lado, o 
presente indica o que vivemos, mas também as 
rememorações proporcionadas pelo passado. 
(Barbosa, 2019, p. 18). 

 
No Rio Grande do Sul, o diálogo com uma 

fantasia do pampa, onde uma figura estereotipada 
fundou e semeou as virtudes-base da identidade 
gaúcha pode ser o indicativo necessário para 
entendermos como ocorre essa intersecção com a 
memória. LeGoff (1994) aponta que antes da escrita 
eram necessários narradores orais dos mitos e 
tradições como forma de manter viva a cultura de 
um povo, um agente responsável por manter acesa a 
vela da alma daquele conjunto social. Atualmente 
convivemos com meios de comunicação cada vez 

mais velozes que são capazes de guardar essas 
narrativas, a oralidade divide espaço agora com a 
escrita e com a digitalização da cultura. Não somos 
mais incentivados a manter a cultura intocada, e sua 
manipulação abre espaço para a influência sobre as 
identidades. 

Conforme demonstra Maurice Halbwachs 
(2004), mesmo considerando que cada vivência nos 
proporciona uma memória individual, coexistimos 
em um tecido social que se parece com uma rede de 
pequenos fios. Nesse sentido o estudioso aponta que 
estamos sempre embrenhados em meio a uma 
memória coletiva que é maior do que nossa 
individualidade. O individual existe, mas sempre em 
contato direto com o coletivo: 

 
No mais, se a memória coletiva tira sua força e sua 
duração do fato de ter por suporte um conjunto 
de homens, não obstante eles são indivíduos que 
se lembram, enquanto membros do grupo. Dessa 
massa de lembranças comuns, e que se apoiam 
uma sobre a outra, não são as mesmas que 
aparecerão com mais intensidade para cada um 
deles. Diríamos voluntariamente que cada 
memória individual é um ponto de vista sobre a 
memória coletiva, que este ponto de vista muda 
conforme o lugar que ali eu ocupo, e que este 
lugar mesmo muda segundo as relações que 
mantenho com outros meios. (Halbwachs, 2004, 
p. 55). 
 
No longo prazo, a memória atua diretamente 

na construção da identidade gaúcha. A Revolução 
Farroupilha, uma derrota militar, é ressignificada por 
algumas vertentes históricas a ponto de atualmente 
ser consenso entre os gaúchos a importância do 
evento para a mobilização que é sua identidade 
cultural, se tornando um dos pilares da tradição 
reverenciada. Isso nos diz muito sobre a capacidade 
seletiva da memória, sendo permeado esse processo 
pelo que Jocelito Zalla, demonstra ser um 
“dispêndio e investimento criativo e consciente dos 
atores nele envolvidos” (2010, p. 59). 

Têm-se dessa forma que o projeto 
tradicionalista significa para aqueles capazes de o 
influenciar um grande poder sobre a narrativa que 
opera a realidade. Os discursos que perpassam uma 
sociedade, sejam mobilizados nos jornais, nos livros 
didáticos, entre outros são fundamentais para o 
entendimento que um povo tem sobre sua 

308 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

ancestralidade. Isso fica ainda mais acentuado no 
Rio Grande do Sul, onde a estrutura dos CTGs, 
altamente patriarcal e hierárquica desvela realmente 
soberanos da memória. Ou no caso, patrões da 
memória.  

É já extensa a bibliografia que mergulha nas 
raízes do tradicionalismo gaúcho buscando explicar 
de onde nasce a figura estereotipada que é esse ser 
mitológico, dialogando com educação e narrativas 
históricas (Freitas, 2007; Guedes, 2009; Munari, 
2010; Pesavento, 1989). Amplamente mobilizada 
por Paixão Cortes e Barbosa Lessa no século XX, as 
ideias e as tradições que permeiam o centauro dos 
pampas estendem longos braços pela história (Zalla, 
2010), nem sempre se ligando a verdades absolutas. 
Durante certo período houve uma busca dos 
movimentos tradicionalistas de não permitir a morte 
do gaúcho em sua essência “centáurea”, buscando a 
repetição de costumes, ritos e o enaltecimento das 
narrativas que o gaúcho pampeano carregaria 
consigo (Zalla, 2010). 

A narrativa tradicionalista inegavelmente se 
apoia em esquecimentos e em invenções práticas, 
bem como em apropriações. A figura do 
“vagamundo”, do pastor das pradarias, que vivia de 
carne assada e chimarrão busca elementos em 
diversas culturas e fontes para constituir o amálgama 
cultural que hoje dá esteio ao que Rubem Oliven 
(2006) vai conceituar como uma das culturas mais 
capazes de externar seus saberes e tradições no 
mundo globalizado. O chimarrão de origem 
indígena, as danças advinda de toda América Latina, 
o vestido de prenda claramente europeu são algumas 
das mais clássicas alegorias que foram abrigadas 
debaixo da bombacha e do lenço do gaúcho mítico. 
Uma vez arrebanhadas todas essas referências 
culturais, foi um único idealtípico que se fortaleceu e 
ganhou espaço ao longo do tempo, na mão de 
“homens e mulheres de letras, educados em padrões 
cosmopolitas e valendo-se de modelos narrativos 
europeus os responsáveis pela elaboração do gaúcho 
como símbolo da identidade coletiva do Rio Grande 
do Sul.” (Zalla, 2010, p.72). O gaúcho clássico, que é 
a imagem que costumeiramente vem à cabeça 
quando falamos desse estereótipo é o homem 
branco, heterossexual, de posses, normalmente 
montado a cavalo e armado. 

Belicoso, machista e elitista, essa figura é capaz 
de se legitimar sobre eventos como a Revolução 
Farroupilha, uma derrota militar, mas amplamente 
ressignificada como uma demonstração de honra e 
bravura de um povo que queria se libertar das garras 
do Império e buscar uma liberdade idealizada. Essa, 
claro, sendo a narrativa que se optou por construir e 
fortalecer nas práticas pedagógicas. A revolução que 
só envolveu as camadas superiores da sociedade, o 
uso de mercenários, o Massacre de Porongos (Silva, 
2010) e a continuidade da escravidão em meio ao 
discurso de luta pela liberdade, são todas partes da 
História convenientemente “varridas para debaixo 
do tapete”. 

Usando o conceito já citado de "senhor da 
memória", de LeGoff (1994) pode-se pensar em 
soberanos das narrativas que cercam e que 
mobilizam o tecido social para fomentar o culto a 
essa figura mítica. O MTG é um importante ator 
nesse processo. Desde as músicas, passando pela 
indumentária e pelas tradições do Rio Grande do 
Sul, todos esses elementos são continuamente 
fortalecidos em um ciclo patriótico bastante 
desenvolvido. Ao longo do tempo é inegável que 
buscando exaltar a figura do homem branco, outros 
grupos "minoritários" ficaram de fora do radar 
cultural do tradicionalismo. Se faz necessário então 
considerar que mulheres, negros, indígenas e 
homossexuais perpassaram a História do Rio 
Grande do Sul sem ter um papel ativo nas narrativas 
sobre a figura do gaúcho, estando sempre a sua 
sombra ou atuando como coadjuvante submisso.  

Ruben Oliven destaca ainda outro aspecto 
interessante. A figura do gaúcho é mobilizada com 
mais força quando o verdadeiro gaúcho pampeano 
perde sua força. Com a industrialização do estado no 
começo do século XX se acelera a urbanização e é 
crescente o nível de êxodo rural, a exaltação desse 
gaúcho idealizado ganha força, em um movimento 
reconhecido de enaltecimento do passado rural por 
indivíduos que conforme passa o tempo tem cada 
vez menos contato com o campo de fato. O 
movimento passa pela elite intelectual, mas logo se 
populariza. Em meados do século XX, já 
encontramos um Movimento Tradicionalista 
Gaúcho que começa a angariar membros e trabalhar 
suas narrativas. Destaca-se um trecho do texto 

 
309 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

Ruben Oliven (2006), autor que analisa 
detalhadamente a ascensão do MTG: 

 
Entrevistas realizadas com alguns desses 
fundadores, figuras proeminentes do Movimento 
Tradicionalista Gaúcho, revelam que, na maioria, 
eles eram descendentes de pequenos proprietários 
rurais de áreas pastoris de latifúndio, ou de 
estancieiros em processo de descenso social e que 
vieram à capital para estudar. Esse dado é 
significativo porque mostra que os fundadores do 
MTG, embora cultuem valores ligados ao 
latifúndio, não têm origem na oligarquia rural. Ele 
evidencia também que o Tradicionalismo, desde 
seu começo, é um movimento urbano que 
procura recuperar os valores rurais do passado. 
(Oliven, 2006, p. 108). 
 
Surgem então centros de tradicionalismo com 

estatutos específicos voltados para a valorização de 
virtudes ancoradas em uma ancestralidade 
fragmentada e reformada. O movimento logo ganha 
corpo, seu alcance se expande de forma exponencial 
com músicas, danças, e cartilhas educacionais, 
apoiadas em regras definidas e na hierarquia 
patriarcal. Segundo Zalla “o tradicionalismo opera 
com representações sociais de longa duração, se 
apropriando de, reconstruindo e atualizando 
artefatos culturais que remetem mesmo à produção 
dos primeiros escribas da antiga província, além dos 
textos da gauchesca platina” (2010, p. 142). Com 
poucas décadas, os CTGs estão por todo o Estado e 
além dele, ampliando os preceitos pregados por essa 
mitologia, sendo inclusive abraçados pelos chamados 
grupos de imigrantes germânicos, italianos, 
açorianos, entre outros, comunidades deslocadas da 
política nacional do Brasil sediada no Rio de Janeiro 
e distantes demais de sua própria pátria, mas que 
veem no tradicionalismo uma expressão de valores 
semelhantes aos seus e uma forma de inclusão social. 
Oliven destaca que no começo do século já há um 
forte elemento de “desterritorialização”, com mais de 
30% dos CTGs se localizando fora do Estado, onde 
viajam os gaúchos, viaja sua cultura (Oliven, 2006, 
pg. 145). 

O fortalecimento da cultura e o sentimento 
de pertencimento sem dúvida geram um espaço 
cultural muito rico e positivo. Por outro lado, é 
necessário compreender que o imobilismo da 
narrativa cultuada pelo MTG e sua quase nula 

abertura para revisão histórica dão brecha para a 
instituição do que a pensadora nigeriana 
Chimamanda Adichie vai chamar de teoria da 
História Única (2019). A hegemonia de uma 
narrativa gera diversos perigos como não 
reconhecimento de certos grupos como coautores da 
história, quando esses não aparecem dentro da 
narrativa tida como oficial. O passado é formador de 
identidades, se ele só dialogar com parte da 
população o que será da identidade cultural do 
restante do povo? Certos recortes sociais serão 
sempre expostos a uma posição de secundarização? 
De marginalização e esquecimento? 

O projeto inconsciente de tornar soberana 
certa narrativa histórica envolve desde a literal 
reescrita da história, passando por sua ressignificação 
e finalmente chegando em um momento de fixação. 
Esse processo persiste no que podemos chamar de 
práticas de educabilidade, sendo o CTG, um espaço 
de “educação informal” segundo Brum (2009); para 
além disso se destacam as contínuas atividades 
temáticas na “semana farroupilha” nas escolas, onde 
não é raro existir dias voltados ao uso da vestimenta 
tradicionalista, ao usufruto do chimarrão e a 
exaltação dos elementos tradicionalistas, atividades 
essas que trabalham com uma noção de 
educabilidade das gerações mais novas, que expostas 
aos cerimoniais e ritos do tradicionalismo não raro se 
inserem no seu jogo de “diferenças e hierarquias” 
(Brum, 2009, p. 12), onde a ética do tradicionalismo 
passa a moldar o saber dos jovens. Uma geração que 
tem mais proximidade com o movimento 
tradicionalista é uma geração aberta a aceitar as 
verdades perpetuadas por essas entidades e 
instituições. A dialética crítica tem pouco espaço em 
um centro de tradições, uma vez que a predisposição 
é justamente viver segundo a ética e os valores do 
passado (por mais que ele seja idealizado), ou seja 
não há espaço para questionamentos sociais amplos. 

O mito do gaúcho vitorioso traz a galope 
consigo um recorte social muito peculiar e podemos 
dizer bastante exclusivista. As grandes conquistas do 
gaúcho são herança do patriarca homem branco 
montado a cavalo e empunhando um revólver. 
Quase toda a construção mitológica desse centauro 
lendário é feita a partir dessa figura. Não coabitam o 
imaginário as mulheres, os negros, os nativos, em 
suma, as minorias. Sobra a esses grupos o espaço da 

310 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

exclusão e da marginalização. Trataremos nesse 
trabalho se as figuras já citadas fizeram do cargo de 
governador um espaço para reabilitar o 
entendimento do passado do povo gaúcho (ou 
porque não o fizeram). Alceu Collares, eleito em 
1991 é o primeiro caso a ser discutido. 

 
 

Os governadores e a identidade do 
gaúcho 
 
Alceu Collares 
 

Em sua biografia, Collares conta a história de 
ter sido um vendedor de laranjas, de ter passado 
fome na infância, de ter sido jogador de futebol, e 
funcionário dos Correios, antes de estudar para ser 
advogado e finalmente político. Uma história 
inspiradora, como se propõe a ser a biografia 
assinada por Celina Carvalho, mas sem dúvida com 
forte teor de contraste com a figura do homem 
branco estancieiro que norteia o mito do gaúcho. Na 
década de 1990, um estado mais urbanizado e 
industrializado já havia se afastado da figura 
mitológica do gaúcho o bastante para colocar como 
seu representante estadual uma figura que se 
distancia significativamente do estereótipo? 

Em seus momentos de campanha, ele pouco 
fala de sua cor. Se vende como humilde, como pouco 
ambicioso: 

 
Argumentos do discurso em comícios e nos textos 
das peças publicitárias – o recurso mais utilizado 
nos slogans foi lembrar a origem pobre e a maneira 
na qual Collares ascende na vida: “de jornaleiro a 
governador”, “a força que vem do povo” e “neste, 
o povo confia”. Outra referência é ao trabalhismo 
e ao líder máximo do PDT: “Collares vai fazer no 
Rio Grande o que não deixaram Brizola fazer no 
Brasil: um grande governo”; “Collares, assume o 
comando e conduz o trabalhismo à vitória no Rio 
Grande”, esta assinada por Brizola em cartão 
impresso. (Machado e Noschang, 2019, p. 14). 
 
Na sua forma de ver, era muito mais fácil 

angariar apoio se vendendo como companheiro 
político de Brizola, uma figura forte no estado, 
mobilizada pelo PDT do que utilizando-se de um 
discurso racial. Segundo o próprio Collares alguns 

momentos de sua campanha surgem com jargões 
políticos que se utilizam da cor, mas que nunca 
foram ideia sua. O famoso "não vote em branco, vote 
no negrão", teria sido uma invenção orgânica dos 
eleitores de Collares e não uma iniciativa sua para 
buscar apoio de determinado eleitorado. Até porque 
o discurso que se ancora no identitarismo ganha 
mais força no século XXI, enquanto nas décadas de 
1980 e 1990, ápice político de Collares: o racismo 
tinha outro modus operandi do que tem hoje em 
dia. Não se deve esquecer que ele habita um espaço 
singular dentro do recorte histórico brasileiro. 
Depois da ditadura cívico-militar, o Brasil estava se 
alinhando cada vez mais com a ideia de democracia 
racial. Collares, podemos especular, se via muito 
mais como fruto do amalgama das três raças, do que 
como um homem negro que traz consigo todo o 
peso e a responsabilidade da riqueza ancestral 
afrobrasileira. As políticas identitárias que tanto 
reforçam as ideias antirracistas contemporâneas 
ainda não eram antevistas nesse contexto, e, muito 
mais do que erguer a bandeira da força da negritude, 
o contexto que envolve Collares reforça a ideia de 
uma convivência harmoniosa onde não operaria 
qualquer tipo de discriminação no que concerne a 
ideia de raça ou cor. 

Ao negar seu evidente racismo, naquele 
período, o discurso que se popularizou no Brasil foi 
responsável por produzir a percepção de que a 
desigualdade era uma questão de classe social. O 
racismo e os mais de três séculos de trabalho 
compulsório são invisibilizados em nome de uma 
harmonia social pretensamente saudável. O espaço 
do negro no Brasil, que era de marginalizado, 
desempregado e pobre na grande maioria dos casos 
passava a ser envernizado e justificado por uma ideia 
de classe e não de raça. Nesse ínterim e como 
homem do seu tempo, é necessário entender que a 
origem humilde de Collares e o tempo que passou 
fome são muito mais importantes do que a cor da 
sua pele na construção de sua própria subjetividade. 
Para ele, para seu discurso e as políticas públicas que 
vai mobilizar, o elemento central não é a raça, mas 
sim a estrutura de classes socioeconômicas. “Até os 
anos 1980, a perspectiva teórica hegemônica na 
sociologia brasileira era a de que, da abolição até 
então, a persistência [da desigualdade racial] devia-se 

 
311 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

essencialmente às barreiras de classe para a 
mobilidade social intergeracional” (Osório, 2021). 

A análise do Plano de Governo de Alceu 
Collares publicado para sua campanha na década de 
1990 retrata o que foi teorizado acima. Não há 
nenhuma menção a políticas voltadas para minorias 
raciais, mas são várias aquelas pensadas e voltadas 
para a instrumentalização das pessoas pobres, 
medidas que visavam colocá-las no mercado de 
trabalho e prover sua subsistência. No setor voltado 
para Habitação, o Plano de Governo novamente não 
vê um recorte racial, apesar de reconhecer um 
processo de favelização em Porto Alegre e outras 
grandes cidades do Estado. São propostas medidas, 
mas todas elas voltadas para essa perspectiva de 
mobilidade social a partir da desigualdade de classe, 
por exemplo: casas para os trabalhadores (proposta 
que vincula grandes empresas e construção de 19 mil 
casas para sua mão-de-obra), e também Habitações 
Cooperativadas (10 mil casas para população de 
classe média através de programas de financiamento 
União x Municípios). 

Especificamente quando o tema é Ação 
Social, o texto destaca a falência do Plano Collor, 
afirmando as taxas alarmantes de desemprego, que 
andam atreladas a redução do poder de compra do 
trabalhador brasileiro. Novamente se destaca o fator 
desigualdade de classe: "Diante desse quadro, fica 
evidente a necessidade de uma política de assistência 
social que supere a visão paternalista baseada no 
pressuposto de que as camadas mais pobres da 
população se encontram marginalizadas por 
incapacidades pessoais e que, por essa razão, 
necessitam ser tuteladas por um Estado 
aparentemente generoso ou por entidades 
assistenciais particulares." (Plano de Governo, 1990, 
p. 29) 

Ao expor suas ideias sobre Justiça, ele chega a 
citar a escravidão: "manteve-se a escravidão [na 
constituição de 1824], os açoites, as penas 
infamantes. Muitos foram perseguidos em suas 
opiniões, o ensino foi privilégio de poucos, 
mulheres, analfabetos, criados, empregados e 
religiosos não podiam votar. A cidadania foi apenas 
um rótulo, na verdade, privilégio de uma elite" 
(1990, p. 46). Mais à frente lê-se: "As camadas menos 
favorecidas da população temem a polícia, temem as 
autoridades e não confiam na Justiça e não fazem 

uso dos remédios legais para a defesa ou a 
reivindicação de seus diretos ou por ignorância, ou 
por receio ou por não disporem de condições ou 
meios adequados." (Plano de Governo, 1990, p. 42), 
novamente falando das populações marginalizadas, 
mas sem citar qualquer recorte de cor. 

A única menção a africanidade se dá na seção 
do texto voltada para a Cultura. "Hoje, para 
entendermos a cultura do Rio Grande, temos que 
compreender a participação das etnias que 
predominam em nosso Estado, onde destacam-se a 
Alemã, Italiana, Africana [grifo nosso], Indígena, 
entre outras. Essas etnias, agregadas pelo seu 
desenvolvimento econômico social, político, 
enriquecem o Rio Grande e fazem dele um 
verdadeiro mosaico cultural. As várias regiões desse 
desenvolvimento, ao invés de dividirem, tornam-se 
polos de profundo engrandecimento de nosso 
Estado. Assim, elas não colidem, mas somam." 
(Plano de Governo, 1990, p. 50), sem nenhuma 
menção a desigualdade racial. Como vimos esse não 
é o foco e sequer uma possibilidade lógica para o 
Plano de Governo, uma vez inserido em um recorte 
histórico onde esse conceito é anacrônico. Todavia, 
na mesma seção sobre Cultura, o mito do gaúcho é 
citado – e exaltado. Quando conceitua cultura e 
pretende exemplificar dentro do Estado, o Plano 
afirma: "O viver dos gaúchos, sua habitação, são as 
primeiras manifestações de nossa cultura. O gaúcho, 
o senhor do pampa [grifo nosso], descendente de 
espanhóis, índios e portugueses [...] O homem 
primeiro da cultura do Rio Grande." (Plano de 
Governo, 1990, p. 50) 

Claramente o que se desenha no campo das 
ideias a respeito da narrativa gaúcha mediante a 
análise das propostas do Plano de Governo Collares 
é um plano de incentivo à cultura, voltado para uma 
perspectiva tanto econômica como também de 
valorização cultural. Além da promessa de 
investimento de praxe de todo governo (compra de 
livros, apoio a música, aos museus e teatros, etc), o 
plano de ação conta com ideias como a criação de 
uma "ilha de informática cultural" para 
armazenamento do acervo cultural, bem como a 
fundação de um "balé folclórico", o patrocínio de 
um circo itinerante sobre rodas, bem como a 
promoção de festivais de música e uma bienal de arte 
voltada para cultura latino-americana. Os CTGs são 

312 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

citados como alvo de investimento cultural de arte 
popular juntamente com escolas de samba, mas sem 
qualquer menção a algum alinhamento étnico de 
qualquer desses movimentos, já que pretensamente 
viver-se-ia em um ambiente harmonioso nesse sentido. 

Dessa forma, entende-se que a racialidade de 
Collares não é um pilar central em sua própria vida, 
se comparada a ideia de mobilidade de classe, e dessa 
forma não vem a ser central em seu governo. É 
inegável, que ao mobilizar com força o trabalhismo, 
dando atenção as camadas populares e mais 
marginalizadas no estado, ele acaba dando atenção a 
população negra, mas raramente com o escopo de 
atender o coletivo racial em específico. No final de 
sua biografia, ele afirma sobre o tema: 

 
Eu tenho dores na alma e no meu corpo pelos 
meus antepassados que foram escravos.  Nenhuma 
raça sofreu tanto no mundo. Porque nós 
trabalhamos 350 anos sem receber nada, como 
escravos. Nos largaram com uma mão na frente e 
outra atrás. Até hoje, nas periferias das grandes 
cidades, existem descendentes daqueles que foram 
arranhados pelo chicote. Isso tem que ser 
corrigido. 
Eu sou favorável ao sistema de cotas, às ações 
afirmativas. É um começo, mas não é uma solução. 
A nação brasileira precisa fazer uma reparação para 
com os negros pelo serviço, pelas dores, pelos 
séculos de escravidão. As cotas não vão pagar toda 
a riqueza que nós, negros, produzimos. O índio, 
que era dono desta terra, e o negro não têm ainda 
hoje o tratamento que merecem. (Carvalho, 2015, 
p. 172). 
 
E como então, isso afeta a figura do gaúcho 

no Rio Grande do Sul? Vejamos o que diz Ruben 
Oliven sobre o papel do coletivo afrodescendente na 
construção social do mito regional do gaúcho: 

 
Ao passo que em outros estados do Brasil, como a 
Bahia, o negro comparece como um dos 
formadores da identidade, no Rio Grande do Sul 
sua imagem é relegada a um segundo plano. De 
fato, a historiografia gaúcha tradicional, apesar de 
reconhecer a existência generalizada do escravo no 
estado, insistiu na sua pouca importância no 
processo de trabalho (Oliven, 2006, p. 156). 
 
​ Assim sendo, é inegável o fato de que os 

coletivos afrodescendentes foram colocados dentro 

do Rio Grande do Sul em um espaço de 
esquecimento. Seu passado foi desmerecido e sua 
herança tida como irrisória, as narrativas negras não 
tiveram espaço dentro do que já conceituamos como 
a História Única do mito do gaúcho. Esse fenômeno 
discursivo teve e ainda tem consequências palpáveis. 
A desigualdade racial é uma realidade bem como o 
racismo, e esses são fatores que ainda que não 
erradicados poderiam estar em patamares diferentes 
se as histórias e a herança de matriz africana tivessem 
recebido a devida atenção. Em vez disso o Brasil 
engendra pelo discurso da democracia racial 
enquanto muitas de suas narrativas não operam no 
sentido de criar esse amalgama social de culturas, em 
contrapartida ao que se afirmava acontecer no 
campo da genética. Os resultados são políticas 
públicas que não assistem de forma uniforme a 
população, pelo contrário muitas vezes houve 
inciativas de higienização e eugenização, onde o 
negro era visto como agente corruptor da sociedade, 
sujeito a vícios e inepto ao trabalho duro e honesto. 

​ Mais conectado ao partido, apaixonado pelo 
legado de Brizola, o governador parece mais 
preocupado em fazer um trabalho concreto e dar 
condições de vida melhores às pessoas marginalizadas 
independente da sua cor. O mito do gaúcho não 
esmaece durante seu mandato e ele não busca 
desconstruir a imagem típica de forma intencional. 
Em vez disso, sua eleição aponta para um 
empoderamento de uma classe antes marginalizada. 
Sob certa perspectiva podemos pensar que Collares 
atuou na busca de toda e qualquer desigualdade 
(principalmente a econômica, se vendo e 
propagandeando-se como herdeiro das classes 
baixas). Talvez não tivesse a verdadeira noção da 
desigualdade racial e de todos os seus meandros, mas 
lutou contra ela ao mesmo tempo que lutava contra 
a desigualdade de classe. 

Alceu Collares é um sujeito atrelado ao seu 
recorte histórico, que lutou contra desigualdades. O 
mito do gaúcho, ainda que já estabelecido, não 
atacava diretamente a percepção étnica de Collares, 
haja visto que só é possível perceber a exclusão do 
coletivo negro dessa narrativa quando partimos do 
ponto de vista das filosofias identitárias, inexistentes 
durante o mandato e dessa forma imobilizáveis. 
Talvez seja muito mais plausível afirmar que o 
governador estava mais preocupado em provar ao 

 
313 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

gaúcho que um garoto de origem muito humilde era 
capaz de grande carreira e grandes feitos, noção que 
já vai de encontro a percepção elitista do gaúcho 
típico. 

Percebe-se a partir da análise do Plano de 
Governo que o recorte temporal e sua respectiva 
epistemologia se faz muito importante para o estudo 
que é aqui proposto. A mesma lógica se dá quando 
pensamos no governo da primeira mulher, já em 
2007. 

 
Yeda Crusius 

 
Alcançando o cargo de governadora em um 

momento temporal onde as pautas e disputas por 
espaço no poder já são muito mais fortes, sua 
conquista é singular na história de um Estado com 
forte herança patriarcal. O Rio Grande do Sul tem 
poucas mulheres que receberam realmente muita 
atenção ao longo de sua História. Yeda soube o valor 
do espaço que ocupou. Em entrevista de 2007 ao 
programa da TV Cultura, Roda Viva, Yeda fala 
sobre a importância do dia da mulher:  

 
Precisam, é só olhar as estatísticas referentes a 
desigualdade existente entre gêneros. As 
estatísticas que não orgulham ninguém do 
crescimento da violência doméstica que vem sobre 
a mulher e sobre a criança, a diferença de salários, é 
só ver a política brasileira, nós somos menos de 
10% nas prefeituras, menos de 10% no Congresso 
Nacional. A participação ativa da mulher, ela vem 
através do trabalho, somos líderes comunitárias, 
elas estão em todos os setores da vida econômica, 
da vida social já como líderes, mas na verdade é 
uma diferença que requer que análise seja 
anualmente feita e até celebrando os momentos lá 
do passado em que a mulher, ela sofria por querer 
igualdade, ela sofria por não querer trabalhar ⅔ do 
dia tendo em casa esperando crianças esperando 
para cuidar. Então é um dia para se avaliar e se 
propor. [...] E se a diferença ela começa dentro de 
casa, Paulo [entrevistador], e ela começa realmente 
dentro de casa, ela tende a se reproduzir e ao se 
reproduzir é muito difícil depois consertar. Tem 
que haver sim, um dia especial e uma semana 
especial, para colocar as questões da mulher, os 
avanços que nós já temos, no Brasil vários, mas a 
maneira pela qual a realidade ela pode ser 
contraposta por uma política ativa em relação a 
gênero. (Roda Viva, 2007). 

Mais adiante na mesma entrevista, ela ressalta 
ainda: 

 
No Congresso Nacional, a bancada feminina ela é 
conhecida por estar de perto trabalhando para que 
leis como essa deem condições de atendimento à 
mulher vítima de violência, de maneira que ela 
não tenha voltado para a mesma casa e sofrer 
reproduzida mente o mesmo tipo de violência 
porque um juiz não poderia fazer o homem 
agressor sair de casa. Hoje já pode, então são 
aparentemente pequenos avanços, mas que muda 
a vida da mulher, muda a vida da criança, muda a 
vida da sociedade. (Roda Viva, 2007). 

 
Entretanto, a configuração da própria 

entrevista deixa antever como esse papel é visto pelo 
público. Tirando a pergunta que inicia a entrevista e 
se dá pela coincidência de a entrevista ser de fato no 
Dia da Mulher, nada mais se fala sobre a perspectiva 
da mulher ao longo da conversa. É claro, que a 
política Yeda não ofusca a mulher Yeda, mas o 
protagonismo e o pioneirismo do espaço de decisão 
do Estado ser tomado por uma mulher parece 
ocupar aqui apenas um espaço quase protocolar, é 
necessário falar disso por ser o marco histórico, mas 
as polêmicas e o Plano de Governo com buracos 
chamam muito mais atenção ao debate. 

No que diz respeito a essas propostas há uma 
explicita preocupação com a diversidade. Entre suas 
promessas e objetivos propostos cita-se o Plano de 
Governo:  

 
O principal objetivo do governo da coligação Rio 
Grande Afirmativo será trabalhar para que todos 
os gaúchos, sem exceção, independente de gênero, 
raça, idade, aptidões físicas, tenham condições de 
viver dignamente, com igualdade de acesso aos 
serviços sociais básicos e com oportunidades para 
buscarem uma vida melhor. Vamos empreender 
políticas específicas para segmentos historicamente 
confrontados com menores oportunidades na 
sociedade, como é o caso das mulheres, dos 
negros, dos jovens, dos idosos e dos portadores de 
necessidades especiais. (Plano de Governo, 2006, 
p. 46). 

 
O texto segue afirmando o protagonismo 

feminino ao redor do mundo que só faz crescer, 
utilizando o exemplo de Angela Merkel, na época 
liderança europeia proeminente e chanceler da 

314 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

Alemanha. Por outro lado, destaca a presença 
indiscutível da desigualdade de gênero, afirmando 
que as mulheres recebem 70% do que ganham os 
homens, que o desemprego é uma realidade e que o 
preconceito muitas vezes é um grande obstáculo para 
uma carreira. Suas propostas para acabar com a 
desigualdade de gênero são no mínimo ambíguas. 
Enquanto a luta contra outros tipos de 
desigualdades envolve criação de programas e 
ampliação de projetos, a mulher só é citada em suas 
propostas de governo no que diz respeito ao 
combate ao preconceito no mercado de trabalho 
“através de projetos educativos e campanhas 
específicas”, sem entrar em mais detalhes. Outra 
frente citada em suas propostas é o incentivo a 
denúncia da violência doméstica nas Delegacias das 
Mulheres, bem como o amparo psicológico, material 
e de segurança para as vítimas. O governo liderado 
por uma mulher é bastante limitado no que diz 
respeito a políticas de gênero, fica claro com a leitura 
do Plano que Yeda Crusius tem outras prioridades e 
que para além do exemplo próprio pouco irá atuar 
na busca da redução dessa desigualdade. 

A expansão da cultura é outro fator presente 
no Plano de Governo, sua visão é de que o estado 
deve incentivar e apoiar a cultura gaúcha, gerando 
investimentos no mercado audiovisual e editorial, 
buscando profissionalizar e ampliar os espaços de 
difusão da cultura, como museus, e as exposições 
culturais citando danças, músicas, entre outros. 
Chama atenção a proposta 14: “Realizar programa 
em parceria com o Movimento Tradicionalista 
Gaúcho (MTG), para o aproveitamento de CTGs de 
todo o Rio Grande do Sul como espaços de 
formação cultural e educacional, formando também 
professores nos nossos temas históricos, usos, 
costumes e folclore.” Sem dúvida o CTG é um 
espaço de cultura muito importante no âmbito 
regional, mas a formação de professores versados em 
cultura gaúcha a partir do seu seio pode ser 
problemática, uma vez que um dos grandes desafios 
do professor é formar alunos críticos, capazes de 
questionar suas noções de verdades. Um espaço 
fortemente hierarquizado onde a hegemonia da 
narrativa gaúcha patriarcal é incontestável pode gerar 
o tipo de abertura necessária para esse tipo de 
educação crítica? Essa proposta chama atenção pois 
dialoga diretamente com a ideia de educabilidade 

que exploramos. O professor como sujeito atuante 
no processo pedagógico passar por uma formação 
tradicionalista de certa forma fere sua autonomia e 
busca fragmentar a capacidade crítica. As narrativas 
do movimento tradicionalistas se alinhadas a um 
processo de educação positivista pode significar um 
grande passo para uma educabilidade voltada ao 
adestramento do sujeito para que aceite como 
verdades absolutas os enunciados do 
tradicionalismo. 

No Estado onde o feminino tradicionalmente 
ocupa um lugar secundário, o que significa o 
governo de uma mulher? Ao longo do mandato, 
Crusius pouco mobilizou sua fala nesse sentido, mas 
isso se deu de fato pelos compromissos e escândalos 
políticos a “atropelarem” ou podemos teorizar que a 
mesma pouco usa seu espaço de fala uma vez que 
teme enfrentar um bem construído movimento 
tradicionalista que vendo-a se projetar como uma 
figura feminina de grande envergadura usaria de sua 
influência para desmontar a retórica da mulher no 
espaço de poder e “colocá-la no seu devido lugar, 
atrás do fogão”? Isto é, mobilizar sua feminilidade e 
discursos sobre a mesma com muita frequência 
tornariam Crusius um alvo? 

Yeda não teve espaço ou não teve intenção de 
fazer frente ao mito do gaúcho, uma vez que é 
paulista de nascimento, vindo ao Rio Grande do Sul 
com 26 anos depois de se casar com o economista 
Carlos Crusius. Ela se coloca como uma figura que 
cultua o folclore gaúcho. Sem dúvidas uma 
estratégia política simples, mas que deixa passar o 
momento e a oportunidade para jogar luz sobre o 
papel marginalizado do feminino dentro do Estado. 
Crusius que se pronunciava orgulhosa com o 
passado gaúcho poderia ter usado seu palanque, de 
fato seu “lugar de fala” para reformar os conceitos 
sobre a prenda gaúcha, mas não o faz. Nesse 
momento, mantendo em vista mais a sua origem 
paulista do que o fato de ser uma mulher, Crusius 
estaria enfrentando o dilema do pertencimento de 
ser uma outsider? Tal qual as cidades de origem 
alemã e italiana que passam a dialogar com o gaúcho 
pampeano mitológico, Yeda não ousaria se colocar 
contra o discurso tradicionalista pois entende que 
precisa se encaixar no Estado, ao invés de questionar 
sua fundamentação? 

 
315 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

A título de entender a situação da 
participação feminina dentro do cenário gaúcho no 
pós-governo Crusius, o estudo intitulado “A 
inserção da mulher no mercado de trabalho da 
região metropolitana de Porto Alegre”, produzido 
pelo Sistema de Pesquisa de Emprego e Desemprego 
e publicado em março de 2012, pode ser bastante 
útil. Como o próprio Plano de Governo de Crusius 
afirma, uma mulher antes do governo em questão 
ganhava 70% do valor de um homem na mesma 
função. Qual foi o impacto do mandato feminino 
que como vimos não teve a diminuição da 
desigualdade como carro-chefe de suas propostas. O 
subtítulo do estudo é desanimador: “Bom 
desempenho no mercado de trabalho da região 
metropolitana em 2011 pouco impactou as 
desigualdades de gênero”. 

O texto destaca que houve crescimento 
econômico generalizado, o que impactou de forma 
parecida tanto as forças de trabalho masculina 
quanto feminina, diminuindo a taxa de desemprego 
como um todo. No fundo, apesar de positivo esse 
dado aponta que a desigualdade no mercado de 
trabalho permaneceu imutável. A taxa de mulheres 
empregadas soa positiva, mas pode ter uma origem 
negativa. O número de mulheres no mercado de 
trabalho cresceu quase no mesmo ritmo da 
porcentagem de lares chefiados por elas. Uma vez 
donas de casa sozinhas, a fonte de renda familiar 
nesses casos é responsabilidade também da 
matriarca. O espaço da mulher é onde quiser estar, 
seja em casa ou trabalhando, se ver forçada a 
trabalhar por ser sua única forma de sustentar a 
família aponta um crescimento indireto da situação 
de precarização e desigualdade social no que 
concerne as questões de gênero. 

Para agravar a situação o estudo afirma que o 
tempo médio de procura de emprego para os 
homens é de 21 semanas, enquanto as mulheres 
passam em média 25 semanas desempregadas até 
serem alocadas, uma clara vantagem dos homens. 
Apesar da situação perene de desigualdade, as 
mulheres tiveram algumas conquistas. O setor 
privado passou a contratar mais mulheres do que 
nos anos anteriores, bem como houve mais 
contratações com carteira assinada e um acréscimo 
na renda. Destaca-se, apesar dos avanços, que em 
nenhum dos cenários as mulheres estão na parte de 

cima do gráfico, tirando exceções como o trabalho 
doméstico que tradicionalmente emprega mais 
mulheres do que homens. A diferença financeira 
também é apontada no texto: “Em 2010, o 
rendimento médio real por hora auferido pelas 
mulheres correspondia a 81,4% do rendimento 
masculino. Já em 2011, essa proporção subiu para 
82,3%” (Sistema de Pesquisa de Emprego e 
Desemprego, 2012, p. 11). 

Uma vez analisados os dados a que conclusões 
podemos chegar? A primeira delas é que a economia 
se desenvolveu e alavancou consigo tanto homens 
quanto mulheres, e apesar dos tímidos avanços, a 
classe feminina seguiu desvalorizada quando 
comparada aos homens. Apesar do foco desse texto 
ser a ação dos governadores analisados sobre a 
narrativa e a realidade social, acreditamos ser pouco 
plausível legitimar os atos do mandato Crusius como 
centrais para esses avanços, uma vez que não há 
nenhuma ideia de reforma ou reflexão a respeito do 
mito do gaúcho no seu Plano de Governo. O 
movimento feminino há décadas busca igualdade e 
avanços nas estatísticas elencadas e com certeza esse 
tipo de ação é muito mais responsável pelos avanços 
do que o governo de Yeda. É necessário creditar a 
luta de décadas, mesmo em um estado onde a 
mulher foi historicamente vista como secundária, e 
onde o governo da primeira mulher pouco fez para 
mudar essa narrativa. Pelo contrário, ainda propôs a 
formação de educadores dentro do movimento 
tradicionalista. 

 
Eduardo Leite 

 
O atual governador do Estado, é entre os 

atores políticos aqui elencados o que mais chama 
atenção para o espaço social que ocupa enquanto 
homem gay. Leite foi eleito para o governo do 
Estado em 2019, permanecendo no mandato até 
2022, quando renuncia para tentar fazer sua 
candidatura para presidente. Não dando certo 
retorna para disputar as eleições do Estado e é eleito 
governador novamente em 2023. Durante seu 
primeiro mandato não houve mobilizações da sua 
parte a respeito da própria sexualidade, todavia 
também não houve uma tentativa de esconder esse 
fato. Embora não falasse publicamente da sua 
orientação sexual, o ex-prefeito de Pelotas buscava 

316 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

desde o começo da sua carreira política atuar em 
apoio a comunidades LGBT, em 2012 o prefeito já 
afirmava seu apoio a legalização do casamento entre 
pessoas do mesmo sexo, se autointitulando como 
progressista nos costumes. 

O momento mais emblemático da carreira 
política de Eduardo Leite talvez seja a entrevista com 
Pedro Bial, em 2021, onde o político de fato assume 
sua sexualidade em rede nacional. Abaixo 
destacam-se alguns trechos:  

 
Eu sou gay. E sou um governador gay, não sou um 
gay governador tanto quanto Obama nos EUA 
não foi um negro presidente, foi um presidente 
negro e tenho orgulho disso. [...] Pois bem, que 
fique claro eu não tenho nada a esconder e tenho 
orgulho dessa integridade de poder aqui dizer 
também sobre a minha orientação sexual quem eu 
sou, embora devêssemos viver em um país em que 
isso fosse uma não questão, mas está aqui claro. 
[...] Eu simplesmente não falava sobre esse 
assunto, porque a minha orientação sexual toca na 
minha vida e a política é sobre o que eu posso fazer 
para tocar na vida dos outros. [13 a 15 min] 
(Conversa com  Bial, 2021). 

 
É interessante notar que já nesse momento, 

Leite percebe que sua decisão de anunciar sua 
orientação sexual terá um elemento de influência 
política: 

 
Eu também num momento comecei a ficar 
preocupado sobre como falar sobre isso sem 
parecer que poderia ser promoção porquê de 
outro lado tem uma militância que trabalha para 
abrir frentes para homossexuais, transexuais, eu 
também sempre apoiei essa causa embora não 
tenha falado sobre a minha orientação sexual. E 
não quero nem de longe comparar algum tipo de 
sofrimento com que eu tenha tido com esse tema 
com aquilo que sofrem efetivamente outras 
pessoas que gays, transexuais, pobres, negros, na 
periferia que não conseguem se inserir no mercado 
de trabalho. Essas pessoas sim têm um nível de 
sofrimento por conta além de tudo por conta de 
sua orientação sexual. Que merece o nosso 
acolhimento, o acolhimento de toda a sociedade. 
[...] Essa diversidade nos enriquece. [16 min] 
(Conversa com Bial, 2021) 
 

Uma vez retirada a pedra no caminho que era 
a oficialização do anúncio público, Leite encara sua 
sexualidade de outra forma. Passa a ser mais 
frequentemente visto com o marido, fala sobre ele e 
as pautas LGBT ganham mais espaço na agenda do 
governador. Diante de sua reeleição em 2023 (depois 
de enfrentar uma campanha onde sua orientação 
sexual foi infinitas vezes atacada), Leite durante o 
primeiro pronunciamento como governador 
reeleito, discursa: 

 
E quero, por fim, fazer um especial agradecimento. 
Esta é a primeira eleição em que eu me apresento 
sem precisar deixar de falar algo pessoal, que não 
deveria ser alvo de discussões na sociedade em que 
nós nos apresentamos, que nós desejamos, mas 
que eu já tinha tomado a decisão: não encerraria o 
meu mandato, que eu cumpri, sem falar disso, 
porque eu entendo que o nosso papel como 
lideranças políticas não é apenas o de manejar 
orçamento, fazer obras, organizar políticas 
públicas. O nosso papel é também de liderar e 
ajudar a sociedade a ir na direção correta, do ponto 
de vista civilizatório. E se nós acreditamos 
efetivamente no amor, como acreditamos, ele não 
pode ser seletivo, mas sim a cada uma das pessoas, 
como o próprio Deus ensinou. E por isso, é com 
muita alegria que eu estou aqui, ao lado do Thalis, 
o meu amor, meu carinho, por quem, além de 
amor, tenho respeito, admiração pelo ser humano 
que é, pelo profissional da saúde que é dedicado às 
crianças com câncer, dedicado às crianças com 
doenças especiais, em especial aquelas com 
nanismo, com problemas de crescimento. [...] 
Muito obrigado, Thalis, por me acompanhar 
nesta jornada, por entender, compreender! O Rio 
Grande do Sul não tem uma primeira-dama, mas 
tem alguém que é de verdade, podem ter certeza. 
(Pronunciamento do governador Eduardo Leite 
na cerimônia de transmissão de cargo, no Palácio 
Piratini, em 1º/1/2023). 
 
Apesar de ser difícil fazer um panorama do 

governo de Eduardo Leite devido a impossibilidade 
de distanciamento histórico, é interessante notar que 
na atualidade a discussão identitária é muito mais 
presente, estamos no auge da onda de mobilização a 
respeito de raça, gênero e orientação sexual, entre 
outros identitarismos. O diálogo de Leite é com a 
comunidade LGBT+, mas mesmo dentro desta nem 
todas as avaliações sobre seu mandato bem como seu 

 
317 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

pronunciamento na entrevista com Bial são vistas 
com hegemonia de impressões positivas. No 
contexto eleitoral onde busca distância do seu antigo 
aliado Bolsonaro, o movimento de Leite ao afirmar 
sua orientação soa oportunista dentro de alguns 
círculos de opinião. Em entrevista ao Brasil de Fato a 
escritora, professora e ativista Atena Beauvoir 
Roveda comentou: 

 
A maior contradição, que eu identifico na leitura 
de fato, é que, para Leite, ser gay não é ser um 
governador que olhe para a população LGBT, mas 
simplesmente ser gay. E quem aponta essa lógica 
não sou eu, mas a falta de políticas públicas no 
governo tucano atual para a população LGBTI. 
(Neves, 2021). 

 
Conforme a professora, as políticas de Leite 

no seu mandato são poucas e ineficientes no que diz 
respeito a uma mudança de paradigma na situação 
da comunidade LGBT+. Para legitimar sua 
afirmação e colher os frutos políticos da afirmação 
faria mais sentido Leite ter uma postura mais ativa, 
principalmente propondo avanços e incitando o 
debate sobre a questão uma vez ocupando o espaço 
de proeminência que é o cargo de governador. A 
mesma estudiosa afirma em outro trecho da 
entrevista: 
 

É preciso deixar bem explícito que na história do 
Rio Grande do Sul, as políticas públicas para nossa 
população sempre estiveram sendo impulsionadas 
pelos movimentos sociais. O mérito de qualquer 
avanço nesse sentido, advém das articulações que 
tais movimentos realizaram durante anos na busca 
por ampliar acesso à saúde, possibilitar maior 
segurança para a comunidade e autenticar 
socialmente as identidades de gênero. (Neves, 
2021). 

 
Seja como for, o pronunciamento de Leite e 

alguns acenos, ainda que tímidos, em relação a 
políticas públicas mais voltadas para a comunidade 
LGBT+ que vão além da retórica como a nomeação 
da primeira mulher trans no cargo de Secretária 
Adjunta da Cultura no estado; são passos 
significativos e incontornáveis para a comunidade 
que tem no governador um exemplo de que 
orientação sexual não se relaciona com a capacidade 
de gerir um estado, como afirma Cristiano 

Goldschmidt, em coluna para o canal online 
MyNews em agosto de 2021. Até mesmo o 
aproveitamento político dessa fala pode ser 
questionado, uma vez que a população brasileira 
como um todo se mostra muitas vezes pouco 
favorável a comunidade LGBT+. Em vez de 
propaganda, falar livremente sobre o tema parece ser 
muito mais uma estratégia de defesa, para que não 
seja possível a candidatos opositores encontrarem e 
exporem esse segredo em oportunidades futuras. 

Com a entrevista no passado e o fato de não 
ter sido indicado para concorrer à presidência, Leite 
volta para concorrer a uma reeleição no Rio Grande 
do Sul em 2022 e de fato vence, derrotando Onix 
Lorenzoni. Em seu Plano de Governo para 
2023-2026, sobre a temática LGBT+ destaca-se um 
trecho: “O respeito à diversidade teve como destaque 
a elaboração do Plano Estadual de Promoção de 
Igualdade Racial e Combate ao Racismo e a 
instituição da Rede Estadual de Proteção 
LGBTQIA+. Pessoas trans e indígenas passaram a 
contar com cotas em concursos no serviço público 
gaúcho” (Plano de Governo, 2022, p. 19). Para além 
disso e nos voltando para a ideia de cultura e 
narrativa gaúcha, diferentemente de Crusius, Leite 
não propõe utilizar os CTGs como agentes de 
capacitação de professores. É óbvio que seu Plano de 
Governo não fala em desconstruir o mito do gaúcho, 
afinal nem é esse o papel do governo do Estado, mas 
entre suas prioridades para o setor cultural, 
encontramos o que segue: “Implementar programa 
de incentivo à qualificação dos produtores da área 
cultural, fortalecendo e dinamizando a cadeia 
produtiva da cultura” (Plano de Governo, 2022, p. 
40). Dinamismo no setor da cultura pode ser ligado 
a trazer novas ideias, novos conceitos e 
questionamento sobre as antigas verdades. A 
proposta de Leite então não é atacar a herança 
cultural, como ele demonstra quando aparece com 
indumentária típica durante eventos, mas trazer 
novas propostas e proporcionar aberturas. Ser 
fotografado “pilchado” é ao mesmo tempo um 
aceno ao movimento tradicionalista confirmando 
sua importância como também é um aceno a novos 
tempos, como se dizendo que a bombacha cabe bem 
mesmo para ele na posição de um homem gay. Nas 
entrelinhas, o discurso para dinamizar a cultura 
gaúcha pode muito bem ser entendido como uma 

318 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

pretensão não para reforma, mas para abertura do 
mito do gaúcho, ainda que não na sua totalidade. 

Apesar disso, seu posicionamento 
normalmente não é de tomar o lugar de fala de 
grupos a que não pertence, mas de usar sua 
influência e seu palanque para promover a escuta de 
vozes normalmente silenciadas. Um exemplo é o 20 
de setembro de 2021, o qual, o governador abriu 
espaço para a promoção do livro "A Matriz da 
Cultura Negra no Gauchismo", de Liliana Cardoso 
em uma festividade farroupilha no Palácio Piratini, 
uma vez que os grandes movimentos estavam 
debilitados pela pandemia. Isto é, no cenário de 
maior importância para o governo gaúcho, o 
governador abriu espaço para um evento de 
integração onde o personagem principal dialogava e 
comunicava sobre a importância da cultura de 
matriz africana no Estado.  

Abrir espaço para esse tipo de atividade é o 
conselho básico de qualquer assessor político no 
século XXI, mas fazê-lo no dia 20 de setembro 
parece ser um passo além. O mito do gaúcho está 
arraigado na mentalidade do povo, não há como o 
desconstruir repentinamente. Longe de uma posição 
de enfrentamento, esse tipo de atitude gera diálogo e 
compartilha saber. As raízes da mitologia são 
profundas o bastante para que muitas vezes aqueles 
que a perpetuem já a tenham subjetivado e nem 
percebam mais as nuances racistas e machistas que a 
perduram. Existe uma demanda por um 
descobrimento desse regionalismo que se adapte à 
realidade do século XXI e que escute as vozes dos 
oprimidos que existem em seu meio. 

Na esteira desse pensamento, é interessante 
retomar a entrevista com Pedro Bial, em 2021, onde 
Eduardo Leite afirma: "Sou um governador gay, não 
sou um gay governador, tanto quanto Obama nos 
EUA não foi um negro presidente, foi um presidente 
negro." Essa declaração reflete uma compreensão 
clara do conceito de patrimonialismo, no qual os 
espaços de poder muitas vezes são apropriados para 
reforçar identidades particulares ou privilégios de 
classe, raça ou gênero. Leite foi duramente criticado 
por alguns movimentos sociais por não colocar sua 
orientação sexual acima de seu cargo público, mas 
sua posição reflete exatamente o ideal de 
impessoalidade republicana que deve guiar um chefe 
de estado. Ao enfatizar que sua identidade pessoal 

não define sua função como governador, Leite 
reposiciona o debate sobre o papel do indivíduo no 
poder, destacando que a governança deve 
transcender as categorias identitárias para atender ao 
bem público. Sua fala propõe uma crítica à 
personalização do poder no Brasil, frequentemente 
marcada por interesses patrimonialistas, e reafirma 
que o exercício da função de governar deve ser 
centrado no compromisso com a sociedade como 
um todo, respeitando a separação entre a esfera 
pública e privada (Holanda, 2006, p. 153-166).​  

A diferença entre as duas frases está na noção 
de transitoriedade do cargo público em contraste 
com a permanência das características pessoais. 
Ainda que atos políticos deixem marcas e legados, o 
cargo é momentâneo e não deve definir 
completamente quem o ocupa. Por exemplo, Yeda 
Crusius, enquanto mulher governadora, teve sua 
atuação inevitavelmente marcada pela questão de 
gênero, mas sua identidade pessoal, como mulher, 
não pode ser reduzida ao tempo em que exerceu o 
cargo. Essa perspectiva é reforçada na fala de 
Eduardo Leite, ao enfatizar que "antes de verem um 
gay no governo do estado, percebam que sou uma 
pessoa que está ocupando o cargo de governador e 
que também é orgulhosamente gay." Leite desloca a 
ênfase da identidade individual para a função 
pública, reafirmando o princípio republicano de que 
o cargo deve ser exercido em prol da coletividade, 
sem que características pessoais se sobreponham ao 
papel institucional. 

Essa ideia também pode ser aplicada a Alceu 
Collares, que, como primeiro governador negro do 
Rio Grande do Sul, não foi definido exclusivamente 
por sua identidade racial, mas sim como um homem 
negro que exerceu a função de governador, 
enfrentando os desafios institucionais do cargo. A 
diferença entre "ser um negro governador" e "um 
governador negro" ou "uma mulher governadora" e 
"uma governadora mulher" revela uma nuance 
importante no debate patrimonialista: a identidade 
pessoal do governante é inevitável e legítima, mas sua 
atuação deve priorizar a impessoalidade da esfera 
pública. Essa distinção sutil, mas fundamental, 
reflete como a discursividade molda percepções e 
abre espaço para um exercício de poder que respeita 
tanto a diversidade dos governantes quanto os 
princípios republicanos. 

 
319 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

Considerações finais 
 

As considerações finais deste artigo reforçam a 
complexidade e os desafios de democratizar a 
identidade gaúcha, especialmente a partir das 
experiências e atuações de Alceu Collares, Yeda 
Crusius e Eduardo Leite. A presença de 
representantes de minorias em espaços de poder não 
garante, por si só, transformações estruturais na 
sociedade. A eleição de um indivíduo pertencente a 
um grupo historicamente marginalizado só resulta 
em mudanças efetivas quando suas ações políticas 
mobilizam discursos e práticas que desafiem as 
desigualdades existentes e promovam novos 
caminhos para inclusão e justiça social. Nesse 
sentido, o papel dos governadores analisados vai 
além de suas identidades pessoais, evidenciando a 
importância de suas ideias, decisões e interações com 
as narrativas culturais que moldam o estado. 

A democratização da identidade gaúcha exige 
uma abertura para outras referências simbólicas, 
amparadas pelos valores republicanos, que priorizem 
a igualdade e a inclusão. Não se trata de destruir o 
mito do gaúcho, que é central para a cultura do 
estado e um importante elemento de coesão social e 
econômica, mas de reinterpretá-lo. O mito, ao invés 
de ser encarado como uma verdade imutável, pode 
ser um ponto de partida para novas narrativas que 
dialoguem com as demandas contemporâneas e 
acolham a diversidade de experiências e identidades 
que compõem o Rio Grande do Sul. 

Os processos de educabilidade desempenham 
um papel crucial nesse contexto, ao criar 
oportunidades para que as narrativas identitárias 
sejam questionadas, enriquecidas e disputadas 
democraticamente. A partir da introdução de novos 
símbolos, personagens e histórias, seja na política, na 
cultura ou na educação, é possível ampliar as 
representações da identidade regional. Assim, mais 
homossexuais, mulheres e negros podem ocupar 
cargos de liderança, e novos atores sociais podem 
integrar os rituais e celebrações tradicionais, 
carregando consigo visões que reflitam a pluralidade 
da sociedade gaúcha. 

A memória, como processo dinâmico, pode 
integrar essas novas perspectivas à identidade 
gaúcha, de modo a  torná-la mais inclusiva. Em vez 
de um passado fixo e excludente, o mito do gaúcho 

pode se transformar em um espaço de diálogo, onde 
múltiplas vozes e histórias sejam reconhecidas e 
valorizadas. Assim, o Rio Grande do Sul terá a 
oportunidade de construir um presente mais 
democrático, que respeite as diferenças e promova a 
igualdade, e um futuro carregado de esperança, no 
qual a identidade regional seja vista como um 
patrimônio coletivo, moldado por todos os seus 
habitantes, independentemente de gênero, raça ou 
orientação sexual. 
 
 
Referências 
 
ADICHIE, Chimamanda. O perigo de uma 
história única. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
 
 
BARBOSA, Marialva Carlos. Comunicação, 
história e memória: diálogos possíveis. Revista 
Matrizes, v. 13, n. 1, p. 13-25, 2019. 
 
 
BRUM, Ceres Karam. Tradicionalismo e Educação 
no Rio Grande do Sul. Cadernos de Pesquisa, v. 
39, n. 138, 2009. 
 
 
CANDAU, Joël. Memória e identidade. São 
Paulo: Contexto, 2016. 
 
 
CARVALHO, Celina. Alceu Collares: o voto e o 
pão. Edição Digital. Porto Alegre, 2015. 
 
 
Conversa com Bial. Entrevista com o Governador 
Eduardo Leite. 2021. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=9dJX6IlYxS8. 
Acesso em 01 ago. 2024. 
 
 
FREITAS, Letícia Fonseca Richthofen de. A sala de 
aula como um espaço que constitui a identidade 
gaúcha. Educação & Realidade, v. 32, n. 2, p.49-62 
2007. 
 

320 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 306-322, Jun/2025 

GOLDSCHMIDT, Cristiano. A contribuição de 
Eduardo Leite para a comunidade LGBTQIAP+. 
MyNews. Porto Alegre. 5 ago. 2021. Disponível em: 
https://canalmynews.com.br/voce-colunista/contrib
uicao-eduardo-leite-lgbtqiap/. Acesso em: 01 ago. 
2024. 
 
 
GUEDES, Berenice Lagos. O mito do Gaúcho e suas 
repercussões na História da Educação no Rio 
Grande do Sul. Revista Tempos e Espaços em 
Educação, v. 2, p. 53-68, 2009. 
 
 
HALBWACHS, Maurice. Memória coletiva. São 
Paulo: Centauro, 2004. 
 
 
HOBSBAWM, Eric; RANGER, Terence (Org). A 
invenção das tradições. RJ: Paz e Terra, 1997. 
 
 
HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil: 
Edição comemorativa de 70 anos. ARAÙJO, 
Ricardo Benzaquen de, SHWARCZ, Lilia Moritz. 
São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2006. 
 
 
LEGOFF, Jacques. História e memória. 
Campinas, SP, Editora da Unicamp, 1994. 
 
 
LEITE, Eduardo. Pronunciamento do 
governador Eduardo Leite na cerimônia de 
transmissão de cargo, no Palácio Piratini. 1° de 
janeiro de 2023. Disponível em: 
https://www.estado.rs.gov.br/upload/arquivos//pro
nunciamento-leite-cerimonia-palacio-piratini-v1.doc
x. Acesso em: 21 nov. 24. 
 
 
MACHADO, Maria Berenice da Costa; e 
NOSCHANG, Fernanda Andricopulo - A 
Campanha de Alceu Collares para o Governo do 
Rio Grande do Sul em 1990. Trabalho 
apresentado no GT História da Publicidade e da 
Comunicação Institucional, integrante do 12º 
Encontro Nacional de História da Mídia, 2019. 

Acesso em 01 ago. 2024. Disponível em:  
https://lume.ufrgs.br/bitstream/handle/10183/203
799/001107268.pdf?sequence=1&isAllowed=y. 
 
 
MUNARI, Luciana. A construção da identidade 
social na literatura regionalista: o caso sul-rio 
grandense. Anos 90, Porto Alegre, v. 17, n. 32, 
p.159-183, 2010. 
 
 
NEVES, Pedro. "Para Leite, ser gay não é olhar para a 
população LGBT, mas apenas ser gay", afirma Atena 
Roveda. Brasil de Fato. Porto Alegre. 11 jul. 2021. 
Disponível em: 
https://www.brasildefato.com.br/2021/07/11/para-
leite-ser-gay-nao-e-olhar-para-populacao-lgbt-mas-ap
enas-ser-gay-afirma-atena-roveda/. Acesso em: 01 
ago. 2024. 
 
 
OLIVEN, Ruben George. A parte e o todo: a 
diversidade cultural no Brasil-nação. Petrópolis, RJ: 
Editora Vozes, 2006. 
 
 
OSORIO, Rafael Guerreiro. A desigualdade racial 
no Brasil nas três últimas décadas. Instituto de 
Pesquisa Econômica Aplicada. Brasília: Rio de 
Janeiro: Ipea, 2021. 
 
 
PESAVENTO, Sandra Jatahy. Gaúcho: Mito e 
História. Letras de Hoje. Porto Alegre, v. 24, n. 3, 
p. 55-63, 1989. 
 
 
Pesquisa de emprego e desemprego (PED). A 
inserção da mulher no mercado de trabalho da 
região metropolitana de Porto Alegre. Março de 
2012. Acesso em 31 out. 2024. Disponível em: 
https://www.dieese.org.br/analiseped/2012/2012pe
dmulherpoa.pdf. 
 
 
Plano de Governo: Crescer Juntos (Eduardo Leite, 
vice Gabriel Souza): 2023 – 2026. 
 

 
321 



Tradições Gaúchas e processos de educabilidade: os governadores Alceu Collares, Yeda Crusius e Eduardo Leite (1991-2024) 
 Thiago Ellert Pilz, Mateus Silva Skolaude 

 

Plano de Governo: Projeto Povo Grande do Sul, 
Frente Progressista Gaúcha (Alceu Collares, vice 
João Gilberto): 1991 – 1994. 
 
 
Plano de Governo: Yeda Crusius, vice Paulo Feijó: 
2007 – 2010. 
 
 
Roda Viva, Yeda Crusius, 05/03/2007 - 
Disponível em:  
https://www.youtube.com/watch?v=31bH8SI7kEw
&list=WL&index=4. Acesso em: 01 ago. 2024. 
 
 
SILVA, Juremir Machado da. História Regional 
da Infâmia. Porto Alegre, RS: Editora L&PM 
Editores, 2010. 
 
 
ZALLA, Jocelito. O centauro e a pena: Luiz Carlos 
Barbosa Lessa (1929-2002) e a invenção das tradições 
gaúchas. 2010. Dissertação (Mestrado em História) 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto 
Alegre, 2010. 

322 



  Título da edição (a ser preenchido pelos editores) - ISSN 2175-0173 
   https://bell.unochapeco.edu.br/revistas/index.php/rcc 

A Era da Incerteza: disrupção, 
democracia e o futuro global 

 
 

KAKUTANI, Michiko. The Great Wave: The Era of Radical 
Disruption and the Rise of the Outsider. 1ª ed. Nova York: 

Crown, 2024. 
 

Geverson Ampolini* 
 

 
 

Introdução 
 

 
Michiko Kakutani é uma das críticas 

literárias mais influentes de sua geração. Atuando 
como crítica de livros no The New York Times 
desde 1983, seu estilo incisivo e rigoroso marcou 
a crítica literária contemporânea. Em 1998, foi 
agraciada com o Prêmio Pulitzer de Crítica, 
reconhecida por sua escrita apaixonada e 
inteligente sobre literatura e livros 
contemporâneos (Pulitzer, s.d.).  

Seu trabalho abrangeu desde a literatura 
pós-moderna até reflexões sobre memórias e 
narrativas históricas, sendo conhecida por sua 
escrita direta e por não hesitar em expressar 
opiniões contundentes, o que lhe rendeu tanto 
admiração quanto críticas. Seu estilo analítico 
abordava não apenas as obras em si, mas também 
o impacto cultural e social dos livros e seus 
autores (Pulitzer, s.d.). 

Na introdução, Kakutani usa a gravura 
“A Grande Onda de Kanagawa”, de Hokusai, 
como metáfora para a instabilidade do mundo 
atual. A onda simboliza forças destrutivas e 
turbulências históricas, enquanto o Monte Fuji 
representa estabilidade e resiliência.  

Relaciona crises globais – pandemia, mudanças 
climáticas, autoritarismo e avanços em IA – a 
períodos históricos de transformação, mostrando 
como desafiam estruturas tradicionais e 

impulsionam outsiders como agentes de ruptura. O 
livro propõe uma análise da era VICA (Volatilidade, 
Incerteza, Complexidade e Ambiguidade), 
destacando como esse cenário pode levar tanto ao 
colapso quanto à renovação democrática, 
incentivando novas formas de organização social e 
econômica para enfrentar desafios contemporâneos. 

 
 

O Mundo em um Momento Decisivo 

 
No Capítulo 1: Um momento de virada, 

Michiko Kakutani analisa a crise contemporânea 
como um momento de transição histórica, citando 
Gramsci: “O velho está morrendo e o novo não pode 
nascer”. O mundo enfrenta crises interligadas – 
políticas, econômicas, sociais e ambientais – que 
reforçam a sensação de caos constante. Exemplos 
incluem a pandemia de COVID-19, a invasão da 
Ucrânia e a ascensão de regimes autoritários. A 
autora utiliza o conceito de “VICA-Verso” 
(Volatilidade, Incerteza, Complexidade e 
Ambiguidade) para ilustrar a imprevisibilidade do 
cenário global, no qual as crises se amplificam 
mutuamente. 

A democracia estaria ameaçada pelo 
crescimento do populismo e do autoritarismo, 
evidenciado nos EUA pelo ataque ao Capitólio em 6 
de janeiro de 2021 e os esforços de Donald Trump 
para minar instituições democráticas. E traça 
paralelos entre o presente e crises históricas como a 

 
 
* Mestre em Políticas Sociais e Dinâmicas Regionais (Unochapecó/SC). Pesquisador RCEPRS/Unochapecó. E-mail: 
gevers@unochapeco.edu.br. 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 323-326, Jun/2025 

Grande Depressão e o período entre guerras, 
sugerindo que, embora momentos de crise tragam 
riscos, também podem impulsionar transformações 
positivas, como o New Deal de Roosevelt. O futuro 
dependerá de ações decisivas para enfrentar desafios 
globais e reformular sistemas sociais e econômicos. 

No Capítulo 2: Piratas e o Novo 
Frankenstein, a explora o impacto dos outsiders na 
derrubada de instituições tradicionais e na promoção 
de mudanças radicais. Usando metáforas de pirataria 
e monstros, analisa figuras disruptivas como Steve 
Jobs, cujo lema “é melhor ser um pirata do que se 
juntar à marinha” simboliza o espírito rebelde do 
Vale do Silício. Grandes empresas de tecnologia, 
antes inovadoras e libertadoras, tornaram-se 
monopólios, concentrando poder de forma 
alarmante. 

A tecnologia, comparada ao “monstro de 
Frankenstein”, trouxe benefícios, mas também 
gerou desinformação, vigilância massiva e 
polarização política. O colapso financeiro de 2008 
aprofundou a desconfiança nas instituições 
tradicionais, abrindo espaço para populistas como 
Trump explorarem essa alienação. A descentralização 
proporcionada pela internet permitiu que artistas, 
influenciadores e ativistas se destacassem fora dos 
meios convencionais, mas também amplificou 
discursos extremistas e informações falsas.  

E destaca como a tecnologia, ao mesmo 
tempo que democratiza e empodera, pode criar 
novas formas de controle e desigualdade e seu 
impacto dependerá de como a sociedade lida com 
suas consequências. 

 
 
A Revolução Cultural na Era Digital 

 
No terceiro capítulo, A Cultura no Novo 

Milênio: Quando as Margens Substituíram o 
Centro, analisa como a cultura contemporânea 
passou por um processo de descentralização, 
rompendo com a hegemonia tradicional das elites 
midiáticas e permitindo que vozes periféricas 
emergissem.  

A internet e as redes sociais desempenharam 
um papel crucial nesse fenômeno, proporcionando 
espaço para criadores independentes e narrativas 
alternativas. Movimentos sociais como Black Lives 

Matter, o feminismo e a luta LGBTQ+ 
impulsionaram essa transformação, trazendo 
visibilidade a questões antes marginalizadas. 

As plataformas digitais democratizaram o 
acesso à produção cultural, permitindo que músicos, 
cineastas e escritores se destacassem sem depender de 
grandes corporações. Isso resultou em uma 
multiplicidade de narrativas, enriquecendo a cultura 
e desafiando conceitos tradicionais de autoria.  

No entanto, essa descentralização também 
gerou desafios, como a fragmentação e a polarização, 
intensificadas pelos algoritmos das redes sociais. As 
instituições culturais tradicionais enfrentaram a 
necessidade de adaptação para se manterem 
relevantes, enquanto a cultura passou a ser cada vez 
mais entrelaçada com a política. 

Apesar do avanço da diversidade de vozes, a 
cultura contemporânea enfrenta o desafio da bolha 
ideológica, onde diferentes grupos consomem 
conteúdos radicalmente distintos. Assim, o novo 
milênio é marcado pela convergência entre 
tecnologia, ativismo social e descentralização, mas 
também pela fragmentação do debate cultural e 
político. 

No quarto capítulo, Janelas Quebradas e 
Portas Deslizantes: Como Radicais Destruíram a 
Janela de Overton, explora como ideias que antes 
eram limítrofes passaram a influenciar o discurso 
dominante. Utilizando o conceito da Janela de 
Overton, que define os limites do que é aceitável no 
debate público e mostra como forças disruptivas 
deslocaram ou ampliaram esses limites. 

Tanto a extrema-direita quanto a 
extrema-esquerda utilizaram estratégias como a 
repetição constante de ideias radicais e a 
manipulação das redes sociais para normalizar 
discursos antes inaceitáveis. As redes sociais 
permitiram que esses movimentos amplificassem 
suas mensagens sem a intermediação da mídia 
tradicional, contribuindo para a ascensão de 
extremismos e teorias da conspiração. 

Destaca o papel de líderes populistas, como 
Donald Trump, na ampliação dos limites do 
aceitável no discurso público (Janela de Overton). 
Suas declarações e ações desafiadoras ajudaram a 
legitimar discursos que antes eram considerados 
inapropriados, aprofundando a polarização política 
e fragmentando o consenso social. 

324 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 323-326, Jun/2025 

A autora traça paralelos históricos, mostrando 
como ideologias extremistas prosperam em períodos 
de crise, quando a sociedade está mais suscetível a 
propostas radicais. Apesar dos perigos dessa 
expansão da Janela de Overton, também sugere que 
momentos de crise podem ser oportunidades para 
mudanças positivas, desde que a sociedade esteja 
atenta aos riscos da radicalização. 

No quinto capítulo, A Resistência 
Contra-Ataca: O Novo Ativismo de Base e o Poder 
da Disrupção, examina a ascensão dos movimentos 
de resistência em resposta ao avanço de ideologias 
autoritárias. Esses movimentos são descentralizados 
e altamente digitalizados, utilizando a tecnologia 
para mobilização, financiamento e disseminação de 
informações. 

Movimentos como Black Lives Matter, 
Fridays for Future e protestos contra regimes 
autoritários exemplificam como a resistência 
moderna atua em escala global. A descentralização 
dessas iniciativas dificulta a repressão por parte de 
governos, pois não há uma liderança centralizada 
que possa ser alvo direto. 

Além do ativismo político, a resistência se 
manifesta na cultura, com artistas e influenciadores 
desafiando narrativas dominantes e promovendo 
mudanças sociais. No entanto, esses movimentos 
também enfrentam desafios, como fragmentação 
interna, desinformação e repressão estatal. 

Apesar desses obstáculos, termina o capítulo 
em tom otimista, sugerindo que a resistência de base 
pode ser um motor para a renovação democrática. A 
capacidade de mobilização e inovação dos 
movimentos contemporâneos oferece um caminho 
para mudanças mais inclusivas e sustentáveis no 
futuro e conclui que os movimentos de resistência 
representam uma força essencial contra injustiças e 
autoritarismos, sendo protagonistas na redefinição 
dos rumos políticos e sociais do mundo 
contemporâneo. 

 
 

Entre a Exaltação e a Rejeição dos 
Outsiders 

 
Os capítulos sexto, sétimo e oitavo do livro de 

Michiko Kakutani exploram o papel dos outsiders, a 
descentralização e a subalternidade como motores de 

mudança social, política e tecnológica nos Estados 
Unidos e no mundo. 

No sexto capítulo, "Nação Fora da Lei: A 
Relação de Amor e Ódio da América com os 
Outsiders", Kakutani discute a relação ambígua dos 
EUA com aqueles que desafiam normas 
estabelecidas. O país foi fundado por outsiders e os 
mitifica em sua cultura — de cowboys a inventores 
— mas frequentemente reage com hostilidade 
quando eles ameaçam o status quo. Essa contradição 
é evidente em movimentos sociais como os direitos 
civis e o feminismo, que enfrentam resistência de 
setores conservadores.  

A cultura americana exalta rebeldes, mas 
também vê outsiders como ameaças, especialmente 
quando questionam hierarquias raciais, de gênero 
ou econômicas. O fascínio por anti-heróis, como 
hackers e políticos disruptivos, reflete essa dualidade. 
A tecnologia amplificou tanto a voz dos 
marginalizados quanto a polarização social. No final, 
a autora sugere que as formas como os EUA lidam 
com essa tensão determinará seu futuro. 

O sétimo capítulo, "A República Centrífuga: 
Por Que Hackers, Políticos e Líderes Empresariais 
Abraçaram a Descentralização", examina a ascensão 
da descentralização em diversas áreas, desde a política 
até a tecnologia. A busca por maior liberdade e 
inovação impulsionou o crescimento de blockchain 
e criptomoedas, desafiando bancos e governos.  

Hackers e ativistas digitais usam a 
descentralização para expor abusos de poder, 
enquanto populistas e progressistas exploram essa 
dinâmica para desafiar instituições tradicionais. 
Grandes corporações adotam modelos 
descentralizados para se manterem competitivas, e a 
descentralização também impacta a mídia, 
fragmentando o consumo de informação e 
aumentando a desinformação. Embora tenha 
benefícios, como inovação e acesso igualitário, a 
descentralização também traz riscos, como a 
concentração de poder em novos grupos e a falta de 
regulamentação e questiona se essas mudanças 
realmente democratizam o poder ou apenas 
transferem sua influência para novas elites. 

No oitavo capítulo, "Otimizando a 
Subalternidade: Outsiders e o Pensamento Fora da 
Caixa", analisa como a subalternidade e pode ser 
uma fonte de criatividade e inovação. Indivíduos à 

325 



Cadernos do CEOM, Chapecó (SC), v. 38, n. 62, p. 323-326, Jun/2025 

margem das estruturas tradicionais desenvolvem 
perspectivas únicas, levando a soluções disruptivas. 
Cientistas, artistas e empreendedores teriam 
desafiado convenções e revolucionaram suas áreas.  

A inovação frequentemente nasce de 
restrições e desafios, e muitos avanços tecnológicos 
surgiram de outsiders operando fora de grandes 
instituições. No entanto, a subalternidade também 
pode resultar em alienação e dificuldades no acesso a 
financiamento e apoio.  

Destaca a necessidade de políticas inclusivas 
que desbloqueiem o potencial criativo dos 
socialmente excluídos, promovendo acesso à 
educação e recursos e muitas ideias inicialmente 
rejeitadas acabam sendo aceitas e integradas à cultura 
majoritária, impulsionando o progresso social e 
cultural. 

 
 

Navegando a Grande Onda das 
Incertezas 

 
O nono capítulo do livro aborda a resiliência 

como fator essencial para enfrentar um mundo 
marcado pela volatilidade, incerteza, complexidade e 
ambiguidade (VICA). Reflete sobre como 
indivíduos, organizações e sociedades podem se 
adaptar às rápidas mudanças da terceira década do 
século XXI, onde crises políticas, ambientais, 
tecnológicas e sociais exigem novas estratégias de 
sobrevivência. 

A resiliência individual envolve aprendizado 
contínuo, saúde mental e física e o fortalecimento de 
redes de apoio. No nível organizacional, a 
flexibilidade e a inovação são fundamentais, 
destacando-se o uso de tecnologias, estruturas 
descentralizadas e uma cultura de experimentação. 
Em escala global, crises impulsionam avanços e 
exigem maior cooperação internacional para 
enfrentar desafios como mudanças climáticas e 
pandemias. 

Sem resiliência, sociedades podem cair em 
extremismos e conflitos, tornando crucial o combate 
à desinformação e o fortalecimento do pensamento 
crítico. Apesar dos desafios, a autora mantém um 
tom otimista, enfatizando que crises podem servir 
como motores de progresso. 

No epílogo, usa a metáfora da "Grande 
Onda" de Hokusai para simbolizar o equilíbrio entre 
caos e renovação. O futuro dependerá das escolhas 
feitas agora, exigindo ação decisiva para combater 
desigualdades, proteger a democracia e promover 
mudanças sustentáveis. Encerra o texto reforçando a 
capacidade humana de adaptação e inovação, 
incentivando uma mentalidade construtiva para 
moldar um futuro mais justo e sustentável. 

 
 

Referências 
 
KAKUTANI, Michiko. Pulitzer Prizes. Michiko 
Kakutani. Disponível em: 
https://www.pulitzer.org/winners/michiko-kakutan
i. Acesso em: 10 jan. 2024.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

326 


	Página 1
	Página 1
	O que a medicina moderna não pode tratar, a “tradicional” cuida  
	Introdução 
	 
	Considerações finais 
	1 Para saber mais sobre o assunto, consultar: https://www.icom.org.br/?page_id=2776. 
	2 A Mesa-Redonda de Santiago reuniu representantes po1. A Mesa-Redonda de Santiago reuniu representantes político-culturais da Costa Rica, Argentina, Bolívia, Brasil, Chile, Colômbia, El Salvador, Equador, Guatemala, México, Panamá, Peru e Uruguai. Discutindo os problemas centrais da museologia latina, foi lá que surgiram pela primeira vez os termos “museu integral” e “sociomuseologia” (Nascimento Júnior, 2012). 
	3 O MINOM “reúne indivíduos que se dedicam à museologia ativa e interativa. Está aberto a todas as abordagens que façam do museu um instrumento de construção e desenvolvimento da identidade da comunidade. O MINOM favorece as relações cooperativas entre usuários e profissionais, bem como a colaboração intercultural” (2024). 
	4 Mário Chagas utiliza sociomuseologia e museologia social como sinônimos, destacando que há uma tendência em reproduzir o discurso colonialista na possibilidade de diferenciação entre elas (2018a, p. 87). 
	5 Para Haesbaert, o território possui uma dimensão concreta, de caráter político-disciplinar e político-econômico, além de uma dimensão simbólica, cultural. Já a territorialidade é “algo abstrato”, está mais ligada à maneira como as pessoas utilizam a terra, organizam o espaço e lhe dão significado (2007, p. 41). 
	6 A Universidade Estadual de Feira de Santana (UEFS), possui quatro museus sob sua administração, que ocupam diferentes posições na organização institucional. A Casa do Sertão, objeto deste trabalho, foi o primeiro a ser inaugurado. Faz para da entidade o Centro de Estudos Feirenses (CENEF), que constitui a Biblioteca Setorial Monsenhor Renato de Andrade Galvão – que conta com mais de quatro mil exemplares dedicados à história local e regional, inclusive jornais dos séculos XIX e XX (UEFS, 2023). No museu há também o Pavilhão Anexo Lucas da Feira, que guarda peças e máquinas de um contexto rural antigo, tal como carros de boi e prensas de casas de farinha. O nome faz referência à figura histórica regional que se rebelou contra a escravidão. 
	7 Todas as figuras constituem registros fotográficos por Hortência Sant’Ana (UEFS, 2023). 

